# യോഗ നിഘണ്ടു

വെൺകുളം പരമേശ്വരൻ

2275 യോഗശബ<sup>്</sup>ദങ്ങളുടെ അർത്ഥം അടങ്ങിയതു<sup>്</sup>



ഭാരതത്തിന്റെ ആദ്ധ്വാത്മികജ്ഞാനവും സാംസ്കാരികപൈതൃകവും പരിപോഷിഷിക്കുകയും പ്രചരിഷിക്കുകയും ചെയ്യുന്ന മഹദ്ഗ്രന്ഥങ്ങൾ, അവയുടെ മൂല്വവും വ്വക്തതയും ഒട്ടും ചോർന്നുപോകാതെതന്നെ, നൂതന സാങ്കേതികവിദ്വ ഉപയോഗിച്ച് പരിരക്ഷിക്കുകയും ജിജ്ഞാസുകൾക്ക് സൗജന്വമായി പകർന്നുകൊടുക്കുകയും ചെയ്യുക എന്ന ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷന്റെ ലക്ഷ്യ സാക്ഷാത്കാരമാണ് ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറി.

ഗ്രന്ഥശാലകളുടെയും ആദ്ധ്വാത്മിക പ്രസ്ഥാനങ്ങളുടെയും വ്യക്തികളുടെയും സഹകരണത്തോടെ കോർത്തിണക്കിയിരിക്കുന്ന ഈ ഓൺലൈൻ ലൈബ്രറിയിൽ അപൂർവ്വങ്ങളായ വിശിഷ്ടഗ്രന്ഥങ്ങൾ സ്കാൻചെയ്ത് മികവാർന്ന ചെറിയ പി ഡി എഫ് ഫയലുകളായി ലഭ്യമാക്കിയിരിക്കുന്നു. ഇവ കമ്പ്യൂട്ടറിലോ പ്രിന്റ് ചെയ്തോ എളുഷത്തിൽ വായിക്കാവുന്നതാണ്.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയിൽ ലഭ്യമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ വ്യക്തിപരമായ ആവശ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി സൗജന്യമായി ഉപയോഗിക്കാവുന്നതാണ്. എന്നാൽ വാണിജ്യപരവും മറ്റുമായ കാര്യങ്ങൾക്കായി ഇവ ദുരുപയോഗം ചെയ്യുന്നത് തീർച്ചയായും അനുവദനീയമല്ല.

ഈ ഗ്രന്ഥശേഖരത്തിന് മുതൽക്കൂട്ടായ ഈ പുണ്യഗ്രന്ഥത്തിന്റെ രചയിതാവിനും പ്രകാശകർക്കും നന്ദി രേഖഷെടുത്തുന്നു.

ശ്രേയസ് ഓൺലൈൻ ഡിജിറ്റൽ ലൈബ്രറിയെക്കുറിച്ചും ശ്രേയസ് ഫൗണ്ടേഷനെക്കുറിച്ചും കൂടുതൽ വിവരങ്ങൾ അറിയാനും പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ പങ്കാളിയാകാനും ശ്രേയസ് വെബ്സൈറ്റ് സന്ദർശിക്കുക.

http://sreyas.in

## അദ്യഗ്രന്ഥം

മലയാളസാഹിത്യത്തിൽ ഇത്തരം ഒരു യോഗനിഘണ്ടു മററാരും ഇന്നുവരെ പ്രസിദ്ധീകരിച്ചിട്ടുള്ളതായി അറിയുന്നില്ല. ഇത്രയും പദങ്ങഠം കണ്ടുപിടിക്കാനും, അവയുടെ അർത്ഥങ്ങഠം കുറിക്കാനും അകാരാദിക്രമത്തിൽ അടുക്കിച്ചേർക്കാനും മാത്രം മൂന്നുവർഷത്തെ പ്രയത്നം വേണ്ടിവന്നിട്ടുണ്ട്. ദിനംപ്രതി ആറുമണിക്കൂർ സമയം വീതം വിനിയോഗിക്കേണ്ടിവന്നു.

## യോഗ നിഘണ്ടു

്ഗന്ഥകർത്താവു് യോഗാചാര്യൻ **വെൺകളം പരമേശഃരൻ** കൈതമുക്കു്, തിരുവനന്തപുരംം

വില 25.00 രൂപ

## ഗ്രന്ഥകാരൻെറ കൃതികൾ

### 1 നോവൽ

- 1 രാധാമണി (2 വാല്യം)
- 2 അശ്രേദ്ധാര
- 3 തലക്കുളത്തുതങ്കച്ചി

## II ജീവചരിത്രം

- 4 നായർസമുദായോര്തേജകൻ–സി. കൃഷ°ണപിള്ള
- 5 വേലുത്തസിയും മാതൃഭൂമിയും
- 6 വേലുത്തമ്പിദളവാ (2 വാല്യം)
- 7 ജീവചരിത്രസഞ്ചിക (3 ഭാഗം)
- 8 വിരചരിതാവലി
- 9 മാനിനീമഹത്വം (2 ഭാഗം)
- 10 ഗാന്ധിജിയുടെ ദുരന്തം
- 11 മഹച്ഛരിതസംഗ്രഹം
- 12 മഹാൻമാർ വിജയികളാകുന്നതെങ്ങനെ ?
- 13 മഹാൻമാരുടെ വിജയം
- 14 വിജയോദയം

## III വിദ്യാഭ്യാസം

15 റഷ്യയിലെ വിദ്യാർത°ഥികയ

## Iv യോഗശാസ്**ത്രം**

- 16 സഭാസതോഷം
- 17 ആരോഗ്യാമൃതം
- 18 യോഗാചാര്യൻ (5 ഭാഗം)
- 19 യോഗചികിത°സ
- 20 ആസ്ത്മാരോഗത്തിനു യോഗചികിത്സ
- 21 സ°ഖലനരോഗത്തിനു യോഗചികിത°സ
- 22 എൻെ 4 ലക്ഷം സൂരുനമസ്കാരം
- 23 യോഗചികിത്സാപഞ്ചകം
- 24 യോഗോപനിഷത്തുകരം 1-ാംഭാഗം 6-എണ്ണം
- 25 ഹായോഗ(പദീപിക
- 26 ഘേരണ്ഡസംഹിത
- 27 ശിവസംഹിത
- 28 യോഗ നിഘണ്ടു

## YOGA NIGHANDU

(Yoga Dictionary)
in Malayalam Language

bγ

## Venkulam Parameswaran

Yoga Acharyan, Kaithamukku, Trivandrum, Kerala,

Printed at Seetharam Press, Kaithamukku, Trivandrum Kerala

2275 Words in 273 Pages with 29 Photos of yoga Asanas

Price: Rs. 25

## മുഖവുര

ഇക്കഴിഞ്ഞ മൂന്നുസംവൽസരക്കാലത്തെ അഞ്ചുമണിക്കൂർ വീത മുള്ള പ്രതിദിന പ്രയത്നങ്ങളുടെ ഫലമാണു് ഈ യോഗനിഘണ്ടു, മലയാളത്തിൽ യാതൊരാള്യം ഇത്തരമൊരു നിഘണ്ടു രചിച്ചിട്ടുള്ള തായിട്ടറിയുന്നില്ല. കാൽശതാബ് ദത്തിനുമുമ്പു് ഒരു അമേരിക്കൻ പുസ്തക പ്രസിദ്ധീകർത്താക്കാ ഒരു യോഗ ഡിക്ഷനറി പ്ര സിദ്ധികരിച്ചിരുന്നതു കണ്ടിട്ടുണ്ടായിരുന്നു. ഭൂമിശാസ്ത്രം, അമേരിക്കൻ ചരിത്രം, ലോകചരിത്രം, ബ്രിട്ടീഷ് ചരിത്രം, രസത ത്രശാസ്ത്രം, തുടങ്ങി അനവധിഗ്രന്ഥങ്ങാം നിഘണ്ടു രൂപത്തിൽ ആ കമ്പനിക്കാർ പ്രസിദ്ധീകരിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അത്തരം ഒരു പ്രസി ദ്ധീകരണശാല ഭാരതത്തിലെങ്ങും ഇല്ലതന്നെ.yoga Illustrated Dictionary എന്നൊരു യോഗനിഘണ്ടു ഹാർവി ഡെ എന്നൊരു മഹാൻ ബോംബെ ജയിക്കോ പബ്ളിഷിംഗ് ഹൗസു് മുഖേന പ്രസിദ്ധീ കരിച്ചിട്ടുണ്ടു്. 952 യോഗശബ് ഒങ്ങളുടെ അർത്ഥവും ഏതാനും

ഭൂലോകത്തിലെ യോഗ ശാസ്ത്രപണ്ഡിതൻമാരിൽ അഗ്രേ സരനായ സാമി കുവലയാനന്ദ യോഗമീമാംസ എന്ന പേരിൽ പ്രസിദ്ധപ്പെടുത്തിയിട്ടുള്ള 20 വാല്യങ്ങളിലെ 6400 പുറങ്ങളാണും ഹാ യോഗരാജയോഗങ്ങളിലെ കായികമാനസിക സിദ്ധാനത്ങരം കു ശരിയായി മാർഗ്ഗദർശനം നൽകിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥാ വലീ തല്ലജം. ഭാരതീയരും പാശ്ചാത്യരും ആയ അനവധി യോഗ പ്രേമികര യോഗാശ്രമങ്ങര സ്ഥാപിച്ചും യോഗാസനപ്രാണായാമ അടം അഭ്യസിപ്പിച്ചും യോഗശാസ്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങര വിരചിച്ചും യോ ഗശാസ്ത്രത്തിനെ പ്രചരിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ടും. ഇവയിൽ മിക്കും വരുത്തിവായിക്കാൻ ഇക്കഴിഞ്ഞ 40 വർഷമായുി നിലനിൽ

ന്യൂഡൽഹി, ഗ്വാളിയർ, ബീഹാർ, ബോംബെ, പാണ്ടിച്ചേരി എത്തിവിടങ്ങളിൽ നടത്തപ്പെട്ട യോഗസെമിനാർകളിൽ ഹാജരായി യോഗസനാദി പ്രകടനങ്ങളും യോഗപ്രഭാഷണങ്ങളും നടത്താൻ സംഗതി ആയിട്ടുണ്ടു<sup>ം</sup>.

സർ സി. പി. രാമസ്വാമി അയ്യർ തിമുവിതാംകൂറിൽ ദിവാൻ ജി ആയിരുന്ന കാലത്താണും യോഗപ്രചരണാർഥം ബാംബെയിലെ സ്വാമി കുവലയാനന്ദനെ തിരുവനന്തപുരത്തും വരുത്തി,ആദ്യമായി മേദയോഗ (പഭാഷണവും യോഗാസന (പകടനവും നടത്തിച്ചതും, തുടർന്നും ആ രാജയോഗിയുടെ ശിഷ്യനായ ഡാക്ടർവിന്യം ക്കർ ബി. ഏ ആണേഴ്സ് എം. ബി. ബി. എസ്സ്നെ വരുത്തി തിരുവനന്തപുരം യൂണിവെഴ്സിററി കോളേജിൽ വിദ്യാർഥികളെ യോഗാസനങ്ങ**ം പഠിപ്പിച്ചു തുടങ്ങി. ആ 1942നിടക്കു**് ഞാൻ നെയ്യാററികര കാഞ്ഞിരംകുളം ഹൈസ്കൂളിൽ ഒരു ഭാഷാദ്ധ്യാപക നായിരുന്നു. ശനി ഞായർ ദിവസങ്ങളിൽ അദ്ദേഹത്തെകണ്ടു് ഒരു യോഗാസനം'വീതം പഠിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. മല്ലയാളം, സംസ'കൃതം, ഇംഗ്ലീഷ്, തമിഴ്, കർണ്ണാടകം, ഹിന്ദി എന്നീ ആറ് ഭാഷകളിൽ പ ണ്ഡിതനും യോഗാചാര്യനും ആയ മഹോപാഭ്ധ്യായ ബാലകൃ ഷ്ണശർമ്മ (കോട്ടയ്ക്കകം) യും എന്നെ യോഗാഭ്യസനത്തിൽ മു ന്നോട്ടു നയിച്ചിട്ടുണ്ടു്. 24 യോഗാസനങ്ങ⊙ ഇവരിൽ നിന്നു പഠിച്ച തിനു ശേഷം, ഊരകം കൃഷ്ണയ്യരുടെ ആരോഗ്യ രഹസ്യം, ഹൃഷീ കേശ് ശിവാനന്ദസരസ്വതിയുടെ യോഗാസനാദി 20 ഗ്രന്ഥങ്ങരം, പൂന B. K. S. അയ്യകാരുടെ 200 യോഗാസനങ്ങാക്ക് 600 യോഗാ സന ഫോട്ടോകളുള്ള Light on Yoga, ഹായോഗ പ്രദീപിക, ഘേര ണ്**ഡസംഹിത, ശിവസംഹിത എന്നീ** ഗ്രന്ഥങ്ങളിലെ പ്രസിദ്ധ വും പ്രാമാണികവുംആയ 84 യോഗാസനങ്ങരം പഠിക്കുകയുണ്ടായി.

എൻെ 40-ാമത്തെ വയസ്സിനുശേഷം 20 വർഷത്തിനിടയ് കും തിരുവിതാംകൂറിലെ ഹൈസ്ക്കൂളുകരം കോളെജുകരം, സാം സ്കാരിക സമ്മേളനങ്ങരം, ഹിന്ദുമത സമ്മേളനങ്ങരം എന്നിവയിലാ യി ആയിരത്തിലധികം പ്രഭാഷണങ്ങരം യോഗാസന ലഘുപ്രാണാ യാമപുരസ്സരം പ്രദർശിപ്പിച്ചും ജനലക്ഷങ്ങളിൽ ആരോഗ്യചിന്ത യ്ക്ക് ഉത്തേജനം നൽകിയിട്ടുണ്ടും. രണ്ടരമണിക്കൂർവരെ നീണ്ടു നിൽക്കുന്ന ആ പ്രഭാഷണങ്ങരംകിടയ്ക്ക് ഞാൻ വിയർക്കുകയോ വെള്ളംകുടിക്കുകയോ ചെയ്തിട്ടില്ല.

യോഗശാസ്ത്രപരമായി 13 ഗ്രന്ഥങ്ങരം വിരചിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ഇത്രത്തോളം യോഗപ്രചരണം നടത്തിയിട്ടുള്ള മറെറാരാര കേരള ത്തിൽ വേറെ ഇല്ലതന്നെ.

യോഗാസന വ്യായാമവും ശ്വസനക്രിയകളുംകൊണ്ടു് അനവധി രോഗങ്ങളെ വിശേഷിച്ചു ആസ്ത്മാരോഗത്തെ ഔഷധപ്രയോഗ മൊന്നുംകൂടാതെ ശമിപ്പിക്കാനുള്ള ഭാഗ്യം എനിക്കുലഭിച്ചിട്ടുണ്ടു്. യോഗചികിത്സയ്ക്കാകട്ടെ, യോഗാഭ്യസനദാനത്തിനാകട്ടെ യാ തൊരാളിൽനിന്നും ഞാൻ പ്രതിഫലം വാങ്ങിയിട്ടില്ല. ഇന്നും രാവി ലേ ഒന്നുരണ്ടുപേരെങ്കിലും ഇവയ്ക്കായി എന്നെ സമീപിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുകയാണു്.

1960 നിടയ്കു കേരളാസെക്രട്ടറിയററിൽ ആരോഗ്യ ശാഖാസെ ക്രട്ടറിയായിരുന്ന ററി. കൃഷ്ണൻ നായരുടെ പ്രമേഹരോഗത്തിനു് ഗണ്യമായ ശമനം വരുത്താൻ സാധിച്ചതിൻെറ ഫലമായി യോഗചി കിത്സയ്ക്കു ഗവൻമെൻറംഗീകാരം ലഭിക്കാൻ സംഗതി ആയിട്ടു ണ്ടു്. അതു ഇതാണു്:--''യോഗചികിത്സയെ ആയുർവേദത്തിലെ സ്വസ്ഥവൃത്തത്തിനെറ്റ ഒരു ഭാഗമായി ഗവൺമെൻറ് സസന്തോഷം അംഗീകരിച്ചിരിക്കുന്നു''.

1960 മെയ° 27 നാണു് ആ ഉത്തരവു്. ഭാരതത്തിൽ ഇപ്രകാരം ഒരു ഗവൺമെൻറംഗീകാരം മറെറാരു സംസ്ഥാനത്തും നൽകപ്പെട്ടി ട്ടുള്ളതായി അറിയുന്നില്ല.

ഇങ്ങനെ സിദ്ധമായ പലതരം അനുഭവങ്ങളുടെ വെളിച്ചത്തിലാണു് ഈ യോഗനിഘണ്ടു വിരചിതമായിട്ടുള്ളതു്.ഇതിൻെറ നിർ മമാണവാർത്ത ശ്രവിച്ചളടനെതന്നെ പരവൂർ പൂതക്കുളം ചെമ്പകശ് ശേരി ഹൈസ്ക്കൂളിൻേറയും (ടയിനിംഗ്സ്കൂളിൻേറയും മാനേ ജർ ആയ ശ്രീ. ആർ. അച്യുതൻ (Ex MP) 250 രൂപാ സംഭാവനയായി അയച്ചുതന്നതിനുള്ള നന്ദിയും ഈ അവസരത്തിൽ പ്രസ്താവിച്ചുകൊള്ളട്ട. ഞാൻ ആവശ്യപ്പെടാതെ, യോഗശാസ്ത്രത്തോടുള്ള കേതികൊണ്ടുമാത്രം ചെയ്തുതന്ന സഹായമാണിതു്.

പണ്ഡിതോചിതമായ അവതാരികമുഖേന ഈ നിഘണ്ടുവിനു മകുടം ചാർത്തിയ പണ്ഡിതോത്തംസവും B.A യ്ക്കുള്ള എൻറെ ഗുരുഭൂതനും ആയ ശ്രീ ശൂരനാടുകുഞ്ഞൻപിള്ള സാറിനോടും പ്രിദ്യജ്ജനസമാദരണീയനും മലയാളം എൻസൈക്ളോപീഡിയ പയറക്ററരും ആയ ശ്രീ വെള്ളായണി അർജ്ജുനനോടും എനിക്കു ചരുകത്തെ കൃതജ്ഞയെ പ്രകടിപ്പിച്ചുകൊള്ളട്ടെ. ആശംസാകു സുമാഞ്ജലികരംകൊണ്ടു് ഈ ഗ്രന്ഥത്തിനു സുഗന്ധം വർദ്ധിപ്പിച്ചിട്ടുള്ള ട്രയിനിംഗ് കാളേജ് പ്രിൻസിപ്പാരം ശ്രീ മാവേലിക്കര ചരുപ്പുതൻ M.A. M.Ed. പ്രഫസർ ഗുപ്തൻ നായർ M.A., മഹോ പാദ്ധ്യായ പി. ബാലകൃഷ്ണശർമ്മ, സുകുമാരൻ M.A. എന്നിവ പാടുള്ള നങ്ങിയും സസതോഷം പ്രകാശിപ്പിച്ചു കൊള്ളുന്നു.

(സധ,നൌഴയമാവ?ം

## അവതാരിക

കഴിഞ്ഞ അൻപതിലധികം വർഷമായി എൻെറ സ്നേഹബഹു മാനങ്ങരംക്കു് വിശേഷഭാജനമായ മാന്യനാണ് ശ്രീ. വെൺകുളം പരമേശ്വരൻ. രാധാമണി, അശ്രുധാര, തലക്കുളത്തുതങ്കച്ചി എന്നു മൂന്നു ആഖ്യായികകളോടുകൂടിയാണു<sup>ം</sup> ശ്രീ.വെൺകുളം സാഹിത്യ രംഗത്തിൽ കടന്നുവന്നതും. (കമേണ മഹാൻമാരുടെ ജീവചരിത്രം പഠനത്തിലേക്ക് കൂടുതൽ ശ്രദ്ധപതിപ്പിച്ച വെൺകുളത്തിൻെറ സംഭാവനകളാണു" ജീവചരിത്ര സഞ്ചിക (5 വാല്യങ്ങരം). അങ്ങനെ സാഹിത്യത്തിലും ജീവചരിത്രമണ<sup>ം</sup>ഡല**ത്തി**ലും കാൽപനിക സ്ഥാനം നേടിയശേഷം അദ്ദേഹം യോഗവിദ്യയിലേക്കു് തിരി ഞ്ഞതു° സുപ്രധാനമായ ഒരു പരിവർത്തനം ആയിരുന്നു.ഏതാണ്ടു° നാൽപതുവർഷങ്ങഠംകുമുൻപു് തിരുവിതാംകൂർ ഗവൺമെൻറി ൻെറ കീഴിൽ വിദ്യാലയങ്ങളിൽ യോഗവിദ്യയുടെ പ്രഥമപാഠങ്ങരം അഭ്യസിപ്പിക്കാൻ തുടങ്ങിയ ഘട്ടത്തിൽ ഏററവും താത<sup>്</sup>പര്യത്തോടു കൂടി മുൻപോട്ടുവന്നവരുടെ കൂട്ടത്തിലായിരുന്നു ശ്രീ. വെൺകു ളം. അതിൻെറ ഫലമായി യോഗവിദ്യയിൽ ഗാഢമായ പാണ്ഡിത്യ വും സുദൃഢമായ പ്രയോഗവിജ്ഞാനവും നേടുന്നതിനു് സാധി ച്ചു. തൻെറ പരിജ്ഞാനവും അഭ്യാസവും പൂർണ്ണമായി പ്രയോജ നപ്പെടുത്തുന്നതിനും അദ<sup>ര</sup>ദേഹം മനസ്സുവച്ചു. യോഗവിദ്യയിൽ താൽപര്യമുള്ളവർക്കു് വേണ്ട നിർദ്ദേശങ്ങളും പരിശീലനവും നൽകുന്നതിനും ഗ്രന്ഥരചനകൊണ്ടു" പ്രചാരണം നൽകുന്നതി നും അദ്ദേഹത്തിനു സാധിച്ചു. ഇതു ഗണനീയമായ ഒരു വിജയം ആയിരുന്നു എന്നു് അദ്ദേഹത്തെപ്പററി അറിയാവുന്നവരെല്ലാം മന സ്സിലാക്കിയിട്ടുള്ള വസ്തുതയാണു്. യോഗാചാര്യൻ എന്ന പേരിൽ അദ്ദേഹം നടത്തിക്കൊണ്ടിരുന്ന മാസിക ഈ വിഷയത്തിൽ നല്ല ഒരു തെളിവാണും.

എന്നാൽ ശ്രീ.പരമേശ്വരൻ ഇപ്പോരം നമുക്കു സംഭാവനചെയ്യുന്ന യോഗനിഘണ്ടു നമ്മുടെ സവിശേഷ് കൃതജ്ഞത അർഹിക്കുന്ന അ മൂല്യഗ്രന്ഥമാണു്.നമ്മുടെ മതസാഹിത്യത്തിൽ യോഗവിദ്യയ്ക്കുള്ളസ്ഥാനം എത്ര പ്രധാനപ്പെട്ടതാണെന്നു പറയണമെന്നില്ലല്ലോ. വെറും തത്ത്വശാസ്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ മാത്രമല്ല സാഹിത്യകൃതിക്ളിൽപ്പോലും യോഗശാസ്ത്രപരാമർശങ്ങരം ഒട്ടേറെയുണ്ടു്. അങ്ങനെ പ്രചാരംനേടിയ ആ ശാസ്ത്രത്തിലെ വിഷയങ്ങരം ജനങ്ങളുടെ വ്യവഹാരഭാഷയിലേക്കുപോലും കടന്നിട്ടുണ്ടു്. അതിനാൽ യോഗ ശാസ്ത്രം പഠിക്കുന്നവർക്കും സാഹിത്യ വിദ്യാർത്ഥികരംക്കും സാമാന്യവിദ്യാഭ്യാസം സിദ്ധിച്ചവർക്കുപോലും ഒരു യോഗനിഘ

ണ്ടു അത്യാവശ്യമാണും. മലയാളത്തെ സംബന്ധിച്ചാണെങ്കിൽ നമു കും ആ വിഷയത്തെപ്പററി സാമാന്യസംസ്കൃതനിഘണ്ടുകളിൽ പല യോഗ സങ്കേതശബ്ങേളും ഉടലെടുത്തിട്ടുണ്ടെങ്കിലും ഇന്നോ ളം ഒരു നിഘണ്ടുവും ഉണ്ടായിട്ടില്ല. ഉണ്ടെങ്കിലും പ്രത്യേകമായ ഒരു യോഗകോശം കണ്ടിട്ടില്ല. സംസ്കൃതത്തിലെ യോഗശാസ്ത്രഗ്ര ന്ഥങ്ങളാണും ഈ വിഷയത്തിൽ പ്രമാണം. ഈ സ്ഥിതിയിൽ ശ്രീ. വെൺകുളത്തിൻെറ ഈ പ്രയത്നം നമ്മെ എത്രമാത്രം കടപ്പെടുത്തി യിരിക്കുന്നു എന്നു പറയണമെന്നില്ലല്ലോ.

ദിഗംബരജിസാമിയും ഡോ. മഹാജ്യോത് സഹായും ചേർന്നു് ചചിച്ചിട്ടുള്ള സംസ്കൃത—ഇംഗ്ലീഷ് യോഗകോശം (1972. കൈവല്യ ധാമം, എസ്. എം. വൈ. എം. സമിതി, ലോണാവ്ള (ഡിസ്ത്രിക്ട്—പൂന) ഈ ഗ്രന്ഥത്തിനു് ആധാരമാണു്.എന്നാൽ ഇതു തിക്ചും സ്വത്രമായ ഒരു കൃതിതന്നെ. മുകളിൽ പറഞ്ഞ സംസ്കൃത—ഇംഗ്ലീഷ് നിഘണ്ടുവിൽ മൊത്തം ആയിരത്തിഎണ്ണൂറിൽപരം പടങ്ങരംഉണ്ടു്. ഇതിലാകട്ടെ അതിലുള്ള മിക്ക പടങ്ങരംകും പുറമേ നാനൂററൻപതിലധികം പടങ്ങരംകൂടി ഉരംപ്പെടുത്തിയിട്ടുണ്ടു്. അവയെലും സംസ്കൃത—മലയാളപഥത്തിൽനിന്നു ശേഖരിച്ചിട്ടുള്ളവയു മാണു്. അർത്ഥവിവരണാംശത്തിലും സ്വതന്ത്രത്തി സ്വീകരിച്ചി രാകുന്നു. ചുരുക്കം ചിലയിടത്തു് കാണാവുന്ന വ്യത്യാസങ്ങര വിചാരണീയമാണു് (അകുസീദ, അംഗമേജയയാം ഇത്യാദി.) നിർവച്ച നക്കൂിൽ കാണുന്നുടേ വൃത്യസ്ത്രപ്രമാണത്തെ ആസ്പടമാക്കിയുള്ളതാണെങ്കിൽ അതുകൂടി നിഘണ്ടുവിൽ ചുണ്ടിക്കാണികുന്നതു് ഉപകാരമായിരിക്കും.

യോഗശാസ്ത്രം കായികവും മാനസികവും ആയ ഒരു മഹാശി ഷണം ആണെന്നു പുരാതന ഭാരതീയർ കണ്ടെത്തിയതാണു<sup>ം</sup>. അതു **ചകരം** 1 ഒൻറ ഭാഗമായി ചിലർകരുതിയതു<sup>ം</sup> ആ ശാസ<sup>ം</sup> ത്രത്തെപ്പററി **മഥാർഥബോധം ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ടായിരുന്നു. മനുഷൃനു് സിദ്ധി** ച്ച ഹോനുഗ്രഹമായ ഈ വിദ്യയെ അപഹസിക്കാനും ഈ അജ്ഞത കാമണമായിത്തീർന്നു. എന്നാൽ കുറച്ചു കാലമായി അതിൻെറ മഹ 🗪 ചം പരിഷ്കൃതലോകത്തിനു് ബോദ്ധ്യമായിട്ടുണ്ടു്. വിദ്യാഭ്യാ **സമ്മി** ജ്ഞു് സമുന്നതമായ സ്ഥാനം അർഹിക്കുന്നു. അർഹിക്കു **മയാടകോ**ളം അംഗീകാരം ഇതുവരെ കൊടുത്തിട്ടില്ലെങ്കിലും പുത്തൻ **കൂററുകാരുടെ അവഹേളനമനോഭാവം** കുറെയൊക്കെമാറിയിട്ടുണ്ടു്. **ഈ യോഗശാസ്ത്രത്തി**ന്റെ മഹോന്നതസിദ്ധിക∞ കൈവരുത്താ **അയിട്ടു അധികംപേരും ഇപ്പോ**യ ഇഞ്ടോട്ടുതിരിയുന്നതു<sup>ം</sup>.പിന്നെ **ം കാടനം ദിന ജീവിതത്തി**ൽ അതിനുള്ള പ്രസക്തി കൂടുതൽ **ബോട്യെപ്പെടുന്നതു**കൊണ്ടാണു<sup>ഴ</sup>്. യമനിയമ ആസന പ്രാണായാ **െ പ്രൂട്ടാഹാര ധാരണാ ധ്യാന സമാധി** എന്നീ അഷ<sup>്</sup>ടാംഗ യോഗമാർ **ഗ°ഗങ്ങാം സാമാന്യമായി പരിചയി**ക്കുന്നവർക്ക°പോലും അട°ഭുത കരമായ നേട്ടങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നതാണും. ശാരീരകമായിനോക്കി യാൽ,ഇതിൻെറ ഫലമായി ആരോഗ്യസംവർദ്ധനം ഏറേവും മുൻ പിൽ നിൽക്കുന്നു. അനേകം രോഗങ്ങളെ ഒഴിച്ചുനിർത്താൻ പ്രയോജ നപ്പെടുന്നതാണും ഇതിലെ പ്രയോഗങ്ങളും ആസനവിധികളും പ്രാണായാമപരിശീലനവും. തീരാവ്യാധികളെന്നു് വൈദ്യശാസ് (തം മുദ്രയടിക്കുന്നപല വ്യാധികളേയും വേരോടെ പിഴുതുകളയുന്നതിനും ഇതിലെ പ്രയോഗങ്ങരംകും ശക്തിയുണ്ടും ശ്വാസകോശരോഗങ്ങരം, ആമാശയരോഗങ്ങരം എന്നു് വേണ്ട എത്രമഹാശാപങ്ങളിൽ നിന്നാണു യോഗവിദ്യമോചനം നൽകുന്നതും.!

ഇതുപോലെയോ ഇതിൽകൂടുതലോ ആയ മഹാനുഗ്രഹമാണു മാന സികമായ കാര്യങ്ങളിലും യോഗശാസ്ത്രം പ്രദാനം ചെയ്യുന്നതു്. ശരീരസംസ°കാരം ആയിരിക്കുന്നതിനേക്കായ യമനിയമാദിക∞ കൂടുതൽ ആത<sup>്</sup>മസംസ്കാരപരമാണു<sup>ം</sup>.മനോവൃത്തികളെ നിയന്ത്രി ച്ചുസമസ്ഥിതിയിൽ നിർത്തുന്ന ഈ വിദ്യയുടെ മഹത്വം എല്ലാവ രും അംഗീകരിക്കേണ്ടതാണു". ധ്യാനധാരണാസമാധികരം എന്ന ഉയർ ന്നപടികരം അസാമാന്യയോഗീശ്വരമാർക്ക്മാത്രം പ്രാപിക്കാവുന്ന താണെങ്കിലും, അ മഹാലക്ഷ്യങ്ങളെ ഭൂരെ നിന്നെങ്കിലും കാണുന്ന തു° സാധാരണർക്കും ആശാസ്യമാണു°.ഈ ജീവിതത്തിൽ അപ്രോപ്യ മായതു" ഒന്നുമില്ലഎന്നാണു യോഗശാസ്ത്രം വിധിക്കുന്നതു". ഇ ത്ര മഹത്തായ ഈ യോഗശാസ്ത്രത്തെപ്പററി പര്യാപ്തമായ ബോധം നൽകാൻ ഉപകരിക്കുന്ന ഈ നിഘണ്ടു എത്രകണ്ടു വിലപ്പെട്ട ഒരു സ മ്പത്താണും എന്നു സൂചിപ്പിക്കാൻവേണ്ടി ഇത്രയും പറഞ്ഞു എന്നേ യുള്ളൂ. പഠനം കൊണ്ടുമാത്രമല്ല അഭ്യാസംകൊണ്ടും അനുഷ്ഠാനം കൊണ്ടും ഒരുയോഗാചാര്യനായിത്തീർന്നിട്ടുള്ള ശ്രീ. വെൺകുളത്തി െൻറ പാണ°ഡിത്യവും പരിചയവും 'അനുഭവവും' സിദ്ധികളും ഒരുപോലെ പ്രതിഫലിക്കുന്നതാണു' ഈ കൃതി. അതിൻെറ് വിശ്വാ സൃത ഒന്നുവേറെതന്നെ. എൺപതുവയസ്സു കഴിഞ്ഞ ഈ പ്രോയ ത്തിൽ ശാരീരകവും മാനസികവും ആയ പൂർണ്ണാരോഗ്യ സൗഭാഗ്യം അനുഭവിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥകാരൻ ഇതിൽ പ്രതിപാദിക്കുന്ന തത്വങ്ങരം ക്കെല്ലാം തികഞ്ഞ ദൃഷ്ടാന്തമാണും. ഈ ശക്തികളോടെ പൂർണ്ണ് പുരുഷായുസ°സും നയിച്ചു° താൻ അഭ്യസിച്ച യോഗാവിദ്യകൊ ണ്ടുതനിക്കും മററുള്ളവർക്കും സാഫല്യം സമ്പാദിച്ചു° ചരിതാർ ത<sup>്</sup>ഥത നേടാൻ ശ്രീ. വെൺകുളത്തിനു സാധിക്കും എന്നാണു് എ രെ വിശ്വാസം. ഞാൻ അതിനുവേണ്ടി ഹൃദയംഗമമായി പോർ ത്ഥിക്കുകയും ചെയ്തുകൊള്ളുന്നു. ഈ ഗ്രന്ഥത്തിനു സമൃ ദ°ധമായ പ്രചാരവും സകല വിജയവും ആശംസിച്ചുകൊള്ളുന്നു.

തിരുവനന്തപുരം 5–1–1981 ശൂരനാടുകുഞ്ഞൻപിള്ള എം ഏ (ഇംഗ്ലീഷ്), എം ഏ (സംസ്കൃതം), എം ഏ (മലയാളം)

## ഭൂമിക

## യോഗനിഘണ്ടു-വെൺകളത്തിൻെറ പ്രകൃഷ്ടകൃതി

ലോകത്തെമ്പാടുമുള്ള ഭാഷകയ വികസിക്കുകയും അവയുടെ ശബ<sup>്</sup>ദസമൂഹം അനുദിനം സ്ഫോടനാത്മകമായ രീതിയിൽ വള രുകയും ചെയ്യുന്ന ഈ കാലഘട്ടത്തിൽ ഓരോ ഭാഷയിൽ പലതര ത്തിലുള്ള നിഘണ്ടുക്കളും രൂപംകൊള്ളുക സ്വാഭാവികമാണു<sup>ം</sup>. ഇം ഗ്ലീഷ്, ഫ്രഞ്ച്, ജർമ്മൻ, റഷ്യൻ തുടങ്ങിയ വികസിത ഭാഷകളിൽ. പലരൂപത്തിലും ഭാവത്തിലുമുള്ള നിഘണ്ടുക്കാം പ്രസിദ്ധീകൃത ങ്ങളായിട്ടുണ്ടു<sup>ം</sup>. ആദ്യകാല<mark>ങ്ങളിൽ വെ</mark>റും ശബ<sup>ം</sup>ദാർത്ഥം മാത്രം വിവരിച്ചുപോന്ന രീതിമാററി നിരുക്തവും അന്യഭാഷകളിലെ സമാനപദങ്ങളും പ്രയോഗങ്ങളുംകൂടി കോശങ്ങളിൽ ചേർക്കുന്ന സമ്പ്രദായം പര്ക്കെ അംഗീകൃതമായിരിക്കുന്നു. ആധുനിക കാല മായപ്പോരം ഈ സ°ഥിതിക്കും മാററംവന്നു. ശബ°ദോത°പത്തി, ശ ബ°ദവികാസം, ശബ<sup>ം</sup>ദപരിണാമം എന്നിവയെപ്പററി മാത്രമുള്ള ചർ ച്ചകരം വിട്ടിട്ടു് പ്രത്യേക വിഷയാധിഷ°റിതശബ°ദങ്ങളെപ്പററിയാ യി കോശനിർമമാണം. ഏക ഭാഷാനിഘണ്ടുകളും, ദ്വിഭാഷാനിഘ ണ്ടുക്കളും, ബഹുഭാഷാനിഘണ്ടുക്കളും, നിരുക<sup>ര</sup>തനിഘണ്ടുക്കളും, പര്യായനിഘണ്ടുക്കളും, ശൈലീനിഘണ്ടുക്കളും എല്ലാം പുതിയ പുതിയ 'മാന'ങ്ങഠം പിടിച്ചെടുത്തുകൊണ്ടിരിക്കുമ്പോഠം വിഷയാ ധിഷ°റിത കോശങ്ങരം ഒരു പുതിയ പ്രസ<sup>ം</sup>ഥാനമായി വിശചഭാഷക ളില് ഉരുത്തിരിഞ്ഞുയർന്നു. നിയമം, ഭാഷാശാസ്ത്രം, വിദ്യാഭ്യാ സം, കലകയ, സാഹിത്യം, ശാസ്ത്രവിഷയങ്ങയ, എൻജിനീയറിം ഗ്, സംഗീതം, മന:ശാസ്ത്രം, രാഷ്ട്രേമീമാംസ, ആരോഗ്യശാ സ്ത്രം, ഔഷധങ്ങരം, ചികിൽസാശാസ്ത്രം, മതം തുടങ്ങിയ വി വിധ വിഷയങ്ങളെപ്പററി ഇം<mark>ംഗ്ലീഷിലും ഫ</mark>്രഞ്ചിലും ജർമ്മനിലും തിരവധി നിഘണ്ടുക്കരം കാണാൻ സാധിക്കും. സ<sup>ം</sup>പെഷ്യലൈസേ ഷക്ഷെറ ഈ യുഗത്തിൽ വിഷയങ്ങളുടെ എണ്ണവും ഗൗരവവും വർ **ച്**ധിക്കുന്നതനുസരിച്ചു° <mark>വിഷയ പ്രാധാന്യം നൽകിക്കൊണ്ടുള്</mark>ള നിഘണ്ടുക്കളുടെ സംഖൃയും പെരുകിവരിക സ്ഥാഭാവികം മാത്രമാ ണു . മലയാളത്തിലെ സ<sup>ര</sup>ഥിതിയും ഇതിൽനിന്നു ഭിന്നമല്ല. ആധു നിക കാലത്തെ വിഷയാധ<mark>ിഷ°ിത കോശങ്ങ</mark>ളുണ്ടാക്കുന്നതിനു മു മ്പുതന്നെ ജോൺബാപ്ററിസ്ററാ, ക്രെമൻറ് പാതിരി, ഫറോസ് പാതിരി, സ<sup>ം</sup>റരീഫൻ പാതിരി, ഡോ. ബഞ്ചമിൻ ബെയിലി, റി ച്ചാർഡ് കൊള്ളിന്സ്, ഡോ. ഗുണ്ടർട്ട് തുടങ്ങിയ വിദേശീയരായ

## digitized by www.sreyas.in

മിഷണറികളും, ശ്രീകണ്ഠേശ്വരം പത്മനാഭപിള്ള, ആർ. നാരായ ണ പണിക്കർ, പുലിക്കോട്ടിൽ യൗസേപ്പ് റമ്പാൻ, എം. ആർ. നാരാ യണപിള്ള, വെണ്ണിക്കുളം, മേക്കോല്ല, കോശി. പി. ജോൺ, പയ്യ മ്പിള്ളി ഗോപാലപിള്ള, ടോബിയാസ് സക്കറിയാസ്, ടി. രാമലിം ്ഗംപിള്ള, കാണിപ്പയ്യൂർശങ്കരൻ നമ്പൂതിരിപ്പാടു് തുടങ്ങിയ കേരളീ യ പണ്ഡിതൻമാരും നിഘണ്ടുക്കാം നിർമ്മിച്ചു കൈരളിയുടെ കല വരയെ കനപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടെന്ന കാര്യം വിസ്മരിക്കാവുന്നതല്ല. മഹാ പണ'ഡിതൻമാരായ ശ്രീ ശൂരനാട്ടു കുഞ്ഞൻപിള്ള തയ്യാറാക്കിയ 'മലയാളം ലക്സിക്കൺ' മൂന്നു വാല്യങ്ങരം ഈ പ്രസ്ഥാനത്തിലെ അദ്ഭുത സൗധങ്ങഠം തന്നെയാണു്. ഈ പണ്ഡിതപ്രവരന്മാർ രചിച്ചിട്ടുള്ള സാധാരണ ശബ്ദാർത്ഥ നിഘണ്ടുക്കളിൽനിന്നും വൃതൃസ്തമായി വിഷയാധിഷ്ഠിത കോശങ്ങരം രചിക്കാനും ചി ലർ മുമ്പോട്ടുവന്നിട്ടുണ്ടു്. ആയുർവേദ ഔഷധനിഘണ്ടുവിൻെറ രചയിതാവായ താമരക്കുളം ശങ്കരൻവൈദ്യൻ, ഔഷധനിഘണ്ടു എഴു തിയ തയ്യിൽ കുമാരൻവൈദ്യൻ, ആയുർവേദ നിഘണ്ടുവിൻെറ കർ ത്താവായ കൊച്ചുശങ്കരൻ വൈദ്യൻ, ഭാരതീയ ഔഷധച്ചെടികളെ വി വരിച്ച കെ. ഗോവിന്ദമേനോൻ, സംഖ്യാശബ്ദനിഘണ്ടു നിർമ്മിച്ച ജി. കൃഷ്ണപിള്ള, പുരാണനിഘണ്ടുകാരനായ പൈലോപോ∞, പുരാണ കഥാനിഘണ്ടുകാരനായ വെട്ടം മാണി, മലയാള ശൈലീ നിഘണ്ടു തയ്യാറാക്കിയ ടി. രാമലിംഗംപിള്ള, ശൈലീപ്രദീപകർ ത്താവായ വടക്കുംകൂർ രാജരാജവർമ്മ, സാപ്നനിഘണ്ടു നിർമ്മിച്ച പി. ഐ. ഇട്ടുപ്പും, വേദപുസംതകനിഘണ്ടു സമ്പാദനം ചെയ്ത വി. എം.മില്ല∂ എന്നിവരുടെ പേരുകയ ഉത്തരുണത്തിൽ (പത്യേകം സ്മർത്തവുമാകുന്നു. ഈ പ്രസ്ഥാനത്തിനു പ്രൗഢിയും സുദൃഢ തയും നൽകിക്കൊണ്ടു് ഇതാ മറെറാരു നിഘണ്ടുകാരൻ കൂടി രംഗ ്തു വന്നിരിക്കുന്നു– 'യോഗനിഘണ്ടു' എന്ന അതിവിശിഷ<sup>്</sup>ടമായ കോശഗ്രന്ഥം രചിച്ച ശ്രീ വെൺകുളം പരമേശ്വരൻ.

നിരവധി കൃതികളുടെ കർത്താവും സുപ്രസിദ്ധ യോഗാചാ രൃനുമായ ശ്രീ വെൺകുളം പരമേശ്വരൻ സുദീർഘകാലത്തെ തൻരെ യോഗവിദ്യാനുഭവത്തിൻെ ജ്ഞാനഖനിയിൽനിന്നു പരതിയെടുത്തു തേച്ചുമിനുക്കി കാന്തിയും മൂല്യവുമിയററി കോർത്തിണക്കിയ ഈ ശബ്ദരത്നാവലിയുടെ ലാവണ്യവും നവീനതയും അദ്ഭുതാദരങ്ങളോടെയാണു ഞാൻ നോക്കിക്കണ്ടതും. മലയാളത്തിനും നിത്യനൂതനമായ ആശയഗഹനതയും അർഥഗാം ഭീര്യവുമുയക്കൊള്ളുന്ന രണ്ടായിരത്തിഇരുന്നൂറിലധികം യോഗവിദ്യാശബ്ദങ്ങയം ആശയ സ്ഫുടീകരണത്തിനുതകുന്ന അർഥവിവരണത്തോടുകൂടി 'യോഗനിഘണ്ടു'വിൽ അവതരിപ്പിച്ചിരിക്കുന്നു. പല ശബ്ദങ്ങളും നമുക്കു അറിയാവുന്നവയാണെങ്കിലും യോഗവിദ്യയിൽ അവയ്ക്കുള്ള അർത്വം തികച്ചും ഭിന്നമാണെന്നു് പണ്ഡിതനായ വെൺകുളം വിശ

ദീകരിക്കുമ്പോയ മാത്രമാണു **ബോധ്യമാകുന്നതു<sup>ം</sup>. ഭീർഘ**കാല ത്തെ വിശേഷാഭ്യസനത്തിൽ നിന്നും നിരന്തരമായ അധ്യവസായ ത്തിൽനിന്നും അനുപമമായ അനുഭവസമ്പത്തിൽനിന്നും പുടപാകം ചെയ്തെടുത്തു സജ്ജീകരിച്ചിരിക്കുന്ന മുഗദ്ധമായ ഈ മുക്താ ഫലഞ്ഞ് ഒരു കോശമത്ത്ജുഷയിലൊതുക്കി കൈരളിക്കു കാഴ്ച വയ<sup>്</sup>ക്കാൻ വെൺകുളം തയ്യാറായതു<sup>ം</sup> ഭാ<mark>ഷാവിപഠിഷുക്കളുടെ</mark> മഹാ ഭാഗ്യം തന്നെയാണും. ശബംഭങ്ങളുടെ ക്രമീകരണത്തിലും തികച്ചും മെച്ചപ്പെട്ട ശാസ്ത്രീയരീതിതന്നെ സ്വീകരിക്കുന്നതുനിമി<mark>ത്തം ഈ</mark> ഗ്രന്ഥം മലയാളത്തിലെ ലക്ഷണമൊത്ത വിഷയാധിഷ്ഠിത നിഘ ംന്ദുക്കളുടെ കൂട്ടത്തിൽ ഗാംഭീര്യത്തോടെ, ശൈലശീർഷം പോലെ ത ലയുയർത്തി നില°ക്കുന്നു. എല്ലാ ഭാഷാസ്നേഹികളും ഈ നിഘ ണ്ടു അവശ്യം വായിച്ഛിരിക്കേണ്ടതാണു<sup>ം</sup>. കേരള<mark>ത്തിലെ എ</mark>ല്ലാ കോ ്ളജുകളിലും സ്കൂളുകളിലും ഗ്രന്ഥശാലക<mark>ളിലും ഈ ഗ്രന്</mark>ഥ ത്തിൻെ പ്രതികയ സൂക്ഷിക്കുകതന്നെ വേണം. അത്രയ്ക്കു് പു തുമയും പ്രയോജനവും ഈ ഗവേഷണഗ്രന<sup>്</sup>ഥത്തിൽ കണ്ടെത്തു ചാൻ സാധിക്കുമെന്നു അസ<mark>ന്ദിഗദ്</mark>ധമായി പറയു<mark>വാൻ</mark> ഞാനാ(ഗഹി തുന്നു. ജ്ഞാനവൃദ്ധനും വയോവൃദ്ധനും വിദ്യാവ്യസനിയും ടാനുഭവസമ്പന്നനും കർമ്മകുശലനും യോഗാചാര്യനുമായ ശ്രീ വെ ന്കുളത്തിൽനിന്നു" ഇത്തരം പ്രകൃഷ്ടകൃതികരം ഇനിയുമിനിയും ാകരളിക്കു ലഭ്യമാകട്ടേ എന്നു പ്രാർത്ഥിച്ചുകൊള്ളുന്നു.

**ഡോ. വെള്ളായണി അർജുന**ീ

Ph D; D Litt; M. A. (ഇംഗ്ലീഷ്); M. A. (മലയാളം): M A, (ഹിന്ദി); M A. (ഹിന്ദി—സ്പെഷ്യതി); ഡിപ്പൊമാ ഇൻ കന്നട, ഡിപ്പൊമാ ഇൻ കന്നട, ഡിപ്പൊമാ ഇൻ ലിൻഗ്ഥി സ്ററിക്സ്.

(ഡയറക്ടർ, മലയാളം എൻസൈക്ളോപീഡിയ, തിരുവനന്തപുരം.)

## ത്തശംസകൾ

## ഇംഗ്ലീഷ് മലയാള നിഘണ്ടു കർത്താവുകൂടിയായ പ്രൊഫ: ഗുപ്തൻ നായർ M A

യോഗവിദ്യാനുഷ്ഠാനവും പ്രചാരണവും ജീവിതവ്രതമായി അംഗീകരിച്ചിട്ടുള്ള ശ്രീ. വെൺകുളം പരമേശ്വരൻറെ യോഗ നിഘ് ഞ്ജു നിഷ്കാമവും നിസ്ത്ര്രവും ആയ ഒരു കർമ്മയജ്ഞത്തിൻറെ പരിണതഫലമാണു്. അര ശതാബ്ദക്കാലമായി ശ്രീ. വെൺകുളം പരമേശ്വരൻ വിശ്വാസഭാർഢ്യത്തോടും തീവ്രനിഷ്ഠയോടും ചെയ്തുപോരുന്ന യോഗവിദ്യാ ഗവേഷണ തപസ്യ ഇങ്ങനെ ഒരു ഗ്രന്ഥരചനയിൽ ചെന്നെത്തിയതു് ജിജ്ഞാസുക്കളുടെ ഭാഗ്യമെന്നുതന്നെ പറയണം. പ്രചുരങ്ങളും അപൂർവങ്ങളുമായ ശാസ്ത്രസംജ്ഞകളുടെ ഈ നിഘണ്ടു മലയാളത്തിനുവലിയൊരു സമ്പത്താണു്. ശാസ്ത്രഗ്രന്ഥരുഷ്കമായ നമ്മുടെഭാഷയുടെ പേരിൽ ഞാൻ ശ്രീ. വെൺകുളത്തിനെ ഹാർദ്മാജ്യി അഭിനന്ദിക്കുന്നു.

## പ്രൊഫ; മാവേലികര അചൃതൻ M. A. M. Ed പിൻസിപ്പായ, ഗവ: (ടയിനിംഗ°കോളേജ്ൃതിരുവനഅപുരം.

യോഗശാസ് (തത്തിൽ താല് പര്യമുള്ളവർക്കു് സംശയപരിഹാ രത്തിനൃതകുന്ന ഗ്രന്ഥങ്ങടം ഇന്നു ഭാഷയിൽ തുലോം വിരളമത്രേ.

> ''ഇന്നു ഭാഷയിതപുണ്ണമോർക്കുകിൽ വന്നുപോം പിഴയുമർത്ഥ ശങ്കയാൽ''

എന്ന കവിവാകും യോഗശാസ്ത്രത്തെ സംബന്ധിച്ചും ഒരു സത്യ മാണു്. ഇംഗ്ലീഷിലുള്ള "Encychlopedia & Yoga" എന്ന ഗ്രന്ഥം താരത്തുേന്ന ഉത്തമമെന്നുപർയാം.വാരാണസിയിൽനിന്നു് രാമകു മാർറായി എന്ന പണ്ഡിതൻ 1975--ൽ പ്രസിദ്ധീകരിച്ചതാണു്

## digitized by www.sreyas.in

ഇക്കുതി. 420 പേജുകളുള്ള ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ നിരവധി ചിത്രങ്ങളുമുണ്ടു". അതിനാൽ'യോഗ നിഘണ്ടു' എന്ന മലയാളകൃതിയുടെ പ്രസിദ്ധീകരണം നമ്മുടെ യോഗാദ്യാസ തല്പരർക്കു് ഒരനുഗ്രഹം തന്നെയാണു്. ലൈബ്രറികഠംകു് ഇതിനെ നല്ല റഫറൻസുഗ്രന്ഥ മായുപയോഗിക്കാം. എൺപതുകഴിഞ്ഞിട്ടും യോഗവിദ്യയിലൂടെ വാർദ്ധകൃത്തെ അകററിനിറുത്തി ഭാരതസംസ്കാരത്തിൻറമഹത്ത്വത്തെ കാത്തുസൂക്ഷിച്ചുകഴിയുന്ന വെൺകുളത്തിൻറ കീർത്തിയുടെ വെൺമ വരുംതലമുറയ്ക്കു പ്രചോദനം നൽകടെ എന്നാശംസിച്ചു കൊണ്ടു് ഈ അഭിപോയം ഇങ്ങനെ നിർത്തുന്നു.

## Mahopadhyaya P. Balakrishna Sarma.

Yogacharyan, Fort, Trivandrum-23.

'യോഗനിഘണ്ടു' എന്നുപേരുള്ള ഈ അമൂല്യ ഗ്രന്ഥരത്നം ലേയാളസാഹിത്യത്തിനുള്ള ഒരു മുതൽ കൂട്ടാണു്. മന്ത്രരഹസ്യം, യോഗരഹസ്യം, തന്ത്രരഹസ്യം മുതലായവ, സംസ്കൃതഗ്രന്ഥങ്ങ ളിലും സംസ്കൃതപടങ്ങളിലും നിഗൂഢമായി വർത്തിക്കുന്നു. പാ ഭാചാത്യർ യോഗവിദ്യയും സംസ്കൃതവും പഠിച്ചു് അനേകം ഗ്ര ത്ഥങ്ങാം രചിക്കുവാൻ പ്രയത്നിച്ചിട്ടുണ്ടു്. കേരളീയർക്കാകട്ടെ യോഗശാസ് ത്രവിഷയങ്ങളായ ഗ്രന്ഥങ്ങാം മലയാളത്തിൽ അധിക ലില്ല. ഈ ന്യുന്ത പരിഹരിക്കാൻ ശ്രീ വെൺകുളം പരമേശ്വരൻ നട യായ്യാട്ട് ചാഴ്ചവച്ചിരിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥേപെഹാരം.

ചില പദങ്ങളുടെ വ്യഖ്യാനവും വിഷയവിശകലനവും സംക്ഷി ച്ചായതുപോലെതോന്നുമെങ്കിലും ഉപരിപഠനത്തിനുള്ള മാർഗ്ഗ ച്ചിയായി 'യോഗനിഘണ്ടു' നിലനിൽക്കുമെന്നതിൽ സംശയമില്ല. എൻെ ആശംസ ക്ക ബോപ്പടുത്തിക്കൊള്ളുന്നു.

## digitized by www.sreyas.in

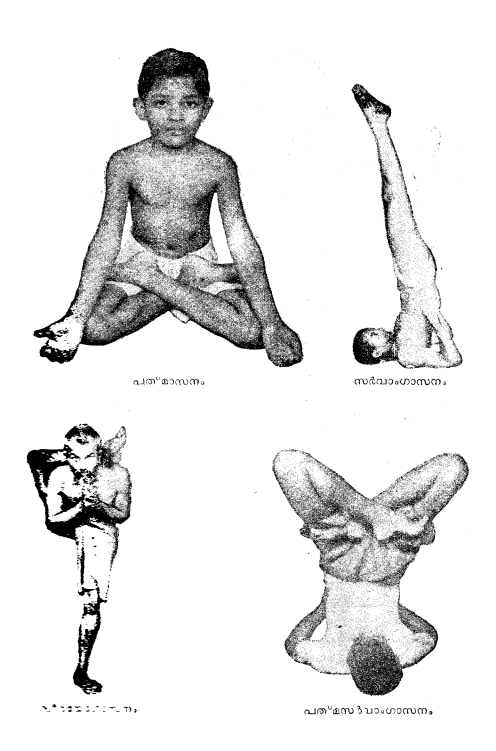
## പ്രൊഫ: നീലംപേനൂർ സുകമാരൻ

എം. എ. ഹിന്ദി, മലയാളം, സംസ്കൃതം, സാഹിത്യം, ന്യായം, വേദാന്തം, വ്യാകരണം & B. Ed

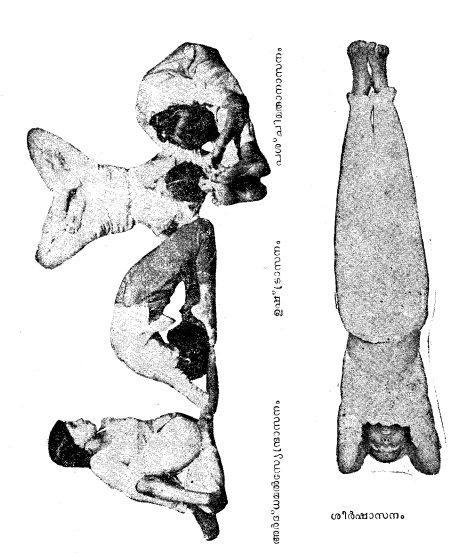
> വപു:കൃശത്ഥം വഭനേ പ്രസന്നതാ നാദസ്ഹുടത്ഥം, നയന് സുനിർമ്മലേ അരോഗതാ, ബിന്ദുജയോഗ്നിദീപനം നാഡീവിശുദ്ധിർ ഹായോഗലക്ഷണം.

യോഗവിദ്യാവൈദഗ്ധ്യം സിദ്ധിച്ച ഒരാളിന്റെ മേൽപറഞ്ഞ ലക്ഷണങ്ങഠം ശ്രീ വെൺകുളത്തിൽ തെളിഞ്ഞു വിളങ്ങുന്നതിൽ അദ്ഭുതത്തിനവകാശമില്ല. കാരണം അധീതിബോധാചരണ പ്രചാര ണങ്ങഠം കൊണ്ടു് യോഗവിദ്യയുടെ പ്രായോഗികവും സൈദ്ധാ ന്തികവുമായ എല്ലാവശങ്ങളും ജനസമുദായത്തിന് ആ യോഗധനൻ ഇന്നും മനസ്സിലാക്കിക്കൊടുത്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നു.

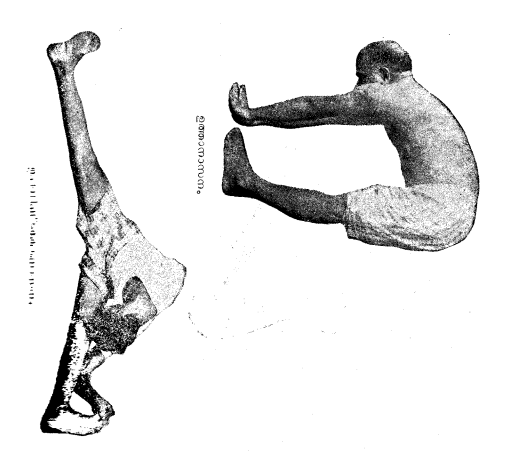
യോഗ വിദ്യയിലുള്ള സാങ്കേതിക പദങ്ങളും അവയുടെ അർ ത്ഥവ്യാപ്തിയും തികച്ചും അറിയാവുന്ന ഒരായക്കുമാത്രമേ ഒരു യോഗനിഘണ്ടു തയ്യാറാക്കാൻ കഴിയുകയുള്ളു. യോഗാചാര്യനായ ശ്രീ വെൺകുളം ഈ മഹായജ്ഞത്തിൽ പ്രവേശിക്കുകയും അതിൽ സംപൂർണ്ണസഫലത നേടുകയും ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ശ്രീ. വെൺകുള ത്തിൻെറ നിസ്തുലവും നിസ്ത്രവ്രവുമായ തൂലിക മലയാളാഷേ യ്ക്കു് ഇനിയുംനൂതനങ്ങളായ സംഭാവനകയെ നൽകിക്കൊണ്ടിരി ക്കുമാറാകളെ!

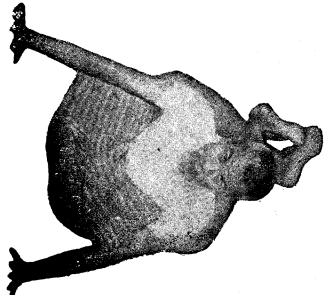


digitized by www.sreyas.in



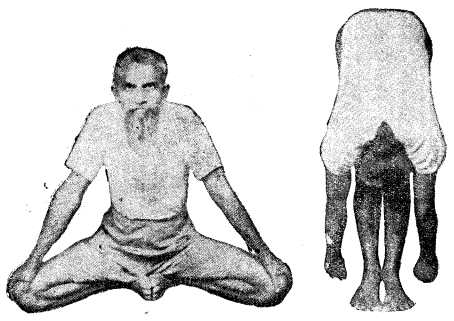
digitized by www.sreyas.in





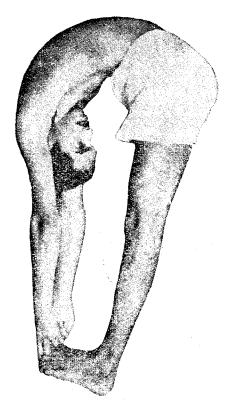
PHONDS GOTH, HAND A LENGTH

digitized by www.sreyas.in



ഭഭ്രാസനം

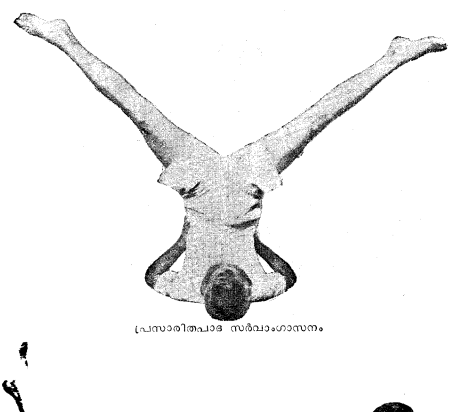
പാദഹസ്താസനം (പ്രാരംഭം)

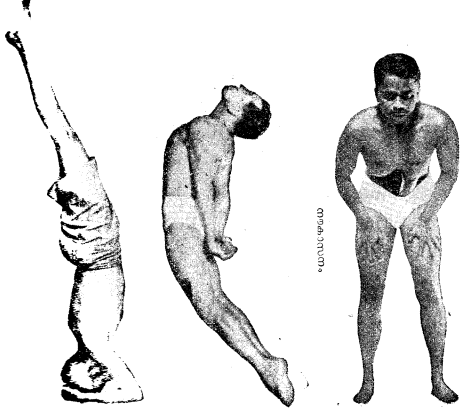




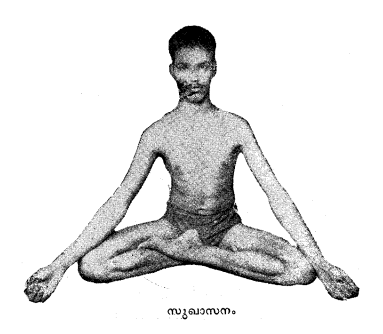
പാദഹസ്താസനം digitized by www.sreyas.in

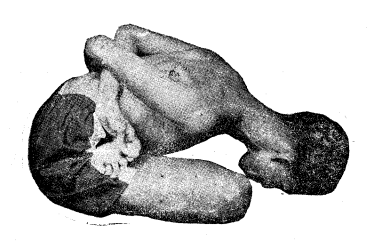
ജാനുശീർഷാസനം





digitized by www.sreyas.in



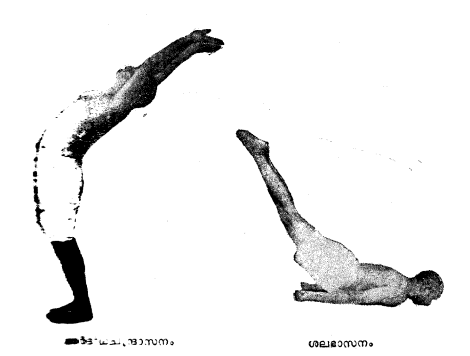


യോഗമുദ്ര

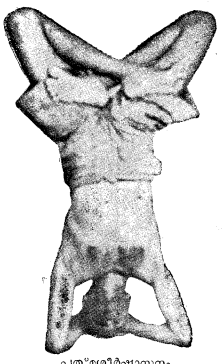
## digitized by www.sreyas.in



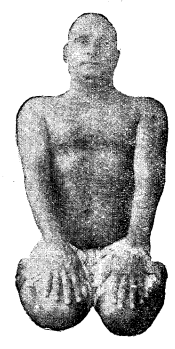
സിദ്ധാസനം



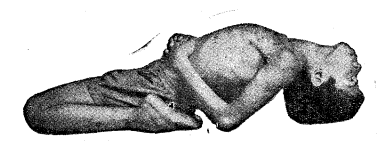
digitized by www.sreyas.in



പത<sup>ം</sup>മശീർഷാസനം

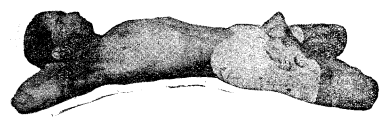


വജോസനം



സുപ്തവജോസനം

മൽസ്യാസനം



digitized by www.sreyas.in

## യോഗ നിഘണ്ടു

#### അ

കുഞ്ഞുങ്ങഠം ആദ്യം ഉച്ചരിക്കുന്ന കൂട് അമ്മയേയും 'അച്ഛനേയും കുമിരിക്കുമലൊ. അവർ ചുണ്ടു കഠം വിടുർത്തിയും ചേർത്തുമുള്ള ചാകുട്ടമളായിരിക്കും; അമ്മ അപ്പൻ മമ്മ ചപ്പ ഇത്യാദി.

- ∋ാം'' ൻറ ആദ്യക്ഷരം. അ —ഉ — ജാം എന്നിവ ചേർന്നതാണല്ലൊ ടോം'' എന്ന ഏകാക്ഷരം ബ്ര

## <del>ം കർത്ത</del>ൃഭാവം

=>>>>ാു (പവൃത്തിയും ചെയ്യാ =>>±ൂരുഷഭാവം.

ചാഹാരു പ്രവൃത്തിയുടേ ചോവാദിത്വമില്ലാത്ത മനോ ചോതികയക്കുമാത്രമേ ഈ ചാത്രമേ സ്ഥിതി ഉണ്ടായി

#### <del>അഭ്യ</del>ണികറ്മാം

 യാൽ, കർമ്മം വന്നുചേരും. അകർ മ്മത്തിൽ കർമ്മത്തെ ദർശിക്കുന്ന ഭാ വംതന്നെയാണ് ബുദ്ധിമാൻെറല ക്ഷണമായി ഗീതാകർത്താവ് പ്രേ സ്താവിച്ചിരിക്കുന്നതു്.

## അകൽപിതം

സ്വാഭാവികമായി യോഗികരം കുലഭിക്കുന്ന സിദ്ധി. പ്രയ ത്നംചെയ്തു് ലഭിക്കുന്നതല്ല ഇ തു്.

## അകുസീദ

വിവേകഖ്യാതി (ധർമ്മമേഘസ മാധി) (പാതഞ°ജലം) യിൽ നി ന്നും നിപതിച്ചുപോയവൻ.

അകൃതബുദ്ധിതചം കൃതബുദ്ധിതചമിലായ്മ; അ സംസ്കൃതബുദ്ധി.

#### **അ**ർക്കൻ

പ്രാണൻ സഞ്ചരിക്കുന്ന ഭ്വാദശ നാഡികളിൽ ഒന്നു<sup>ം</sup>.

(2) പിംഗലാനാഡി

### അക്രിയൻ

ക്രിയകളൊന്നും ചെയ്യേണ്ടതായി

## digitized by www.sreyas.in

ഇല്ലാത്തവൻ. നിരീഹനായ യോഗി യാണു് ഈ ആരം. പ്രാണായാമ ത്തിൽ പാമോന്നത പദ്രപാപ്തി സിദ്ധിച്ചാൽ അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥനായി അക്രിയനാ കാൻ സാധിക്കും. വേദാന്തയോഗി യും അക്രിയൻ തന്നെ. "

ഒന്നിലും ക്ളേശിക്കാത്ത യോ ഗിഹൃദയം.

#### അഖണ്ഡഗാത്രം

വിരാട്പുരുഷങർറ ശരീരം. സാർവത്രിക വ്യാപ്തവും മഹത്ത മവും ആയ അദ്ഭുതശരീരം. സാർ വത്രികസർവാവയവഗാത്രം. ആദി മധ്യാന്തര ഹിതമാണു് അഖണ്ഡ ഗാത്രം. പ്രപഞ്ചംമുഴുവനും ഒന്നാ യി ദർശിച്ചാൽ ഭേദബുദ്ധി നശി ക്കും. നിത്യാനന്ദാനുഭൂതിയ്ക്കും അഖണ്ഡദർശനം അത്യാവശ്യമാ

## അഖണ്ഡ മണ്ഡലം

്ബ്രഹ്മം. പ്രപഞ്ഞം കൂടിച്ചേർ ന്ന് ബ്രഹ്മം. നാദബിന്ദുകലാതീ തമായ പ്രപഞ്ചേശചരതചം.

#### അ**ഖണ**്ഡാനന്ദം

അനവരതവും അനന്തവും ആയ ആനന്ദം.

#### അഗർഭപ്രോണായാമം

മന്ത്രജപരഹിതമായ പ്രാണായാ മം. മാനസികമായ മന്ത്രജപം നട ത്തുന്ന പ്രാണായാമം സഗർഭ്യപാ ണായാമമാകുന്നു.

## അഗുണ

(തിഗുണാതീതമായുള്ളതു<sup>ം</sup>. നിർ

ഗ്ഗുണനല്ല ഈ ആയം.

#### അഗ്നി

സുഷുമ°നയ്ക്കുതാഴെ, വായു വിനോടുകലർന്നു° സ്ഥിതിചെ യ്യുന്ന അഗ്നി. (2) ജാരാഗ്നി (3) പഞ്ചഭൂതങ്ങളിൽ ഒന്നു°. (4) സു ഷുമ്നയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ദേവത (5) പൊക്കിയമുതൽ അര കെട്ടുവരെയുള്ള ശരീരഭാഗം.

അഗ്നികല സുഷുമ്നാ.

### അഗ്നിസാരക്രിയ

ജാരാഗ്നിക്കു് ശക്തിവർദ്ധി പ്പിക്കുന്നക്രിയംശ്ചാസംവിട്ടതിനു ശേഷം, വയറിനെ മുന്നോട്ടും പി നോട്ടും തള്ളുക. ഒററ നിശ്ചാസ ത്തിൽ 10 തവണയാകട്ടെ. ഇങ്ങനെ ഇടയ<sup>ം</sup>ക്കിടയ<sup>ം</sup>ക്ക അൽപവിശേമ ത്തോടെ പത്തുതവണംകാണ്ടു" 100 എണ്ണം തികയ'ക്കണം. ഉദരരോഗോ ച്ചാടനം, മലബന°ധ ദൂരീകരണം എന്നിവ ഈ ക്രിയ കൈവരുത്തു ന്നതായിരിക്കും. ഇങ്ങനെആരോഗ്യ വർദ്ധനയുണ്ടാകും. രാവിലെ ആ ഹാരത്തിനു മുമ്പേനടത്തുന്ന ഈ അഗ<sup>ം</sup>നി സാരക്രിയാശതകം അരോ ഗിക⇔ എന്നെന്നും അഞ്ചുമിനിട്ട° അഭ്യസിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നാൽമതി ആരോഗ്യവർദ്ധനയ്ക്കു്.

#### അഗ്നിസേവ

തീകായൽ. കുളിരുപോക്കുന്ന തിനു സാധാരണർ രാവിലെ അ ഗ്നിക്കടുത്തു് ഇരിക്കാറുണ്ടല്ലൊ. യോഗികഠം ഒരിക്കലും ഈ പ്രവൃ ത്തി ചെയ്തുകൂടാത്തതാകുന്നു. അവർക്ക് ഇതിൻെ ആവശ്യം ഉണ്ടാ കുന്നതുമല്ല.

## അഗ<sup>്</sup>നിസ്ഥാനം

നെഞ്ചുമുതൽ മലദ്വാരംവരെയു ള്ള സ°ഥാനം. ഉദരമദ'ധ്യം പ്രധാ നം. വഹ'നിസ°ഥാനം തന്നെ ഇ തു°. ശരീരത്തിലെ പഞ്ചഭൂതങ്ങ ളിലൊന്നു°

## അഗ<sup>ം</sup>നിഹോത്രം

അഗ്നിയാൽ ഹോമിക്കപ്പെടുന്ന ഹവിസ്സ്.

## അഗ്നിഹോത്രി

അഗ്നിഹോത്രം ചെയ്യുന്ന അ ക്കിത്തിരി, ചോമാതിരിമുതലായ വ∆.

#### **ങ്ങം**ഗമേജയത്വം

ടറു ഇരിപ്പിൽതന്നെ അനേകം മ ണികൂർ ഇരിക്കുന്ന യോഗാഭ്യാ പം. പ്രാണായാമ ധ്യാനസമാധി കഠംക് ഈ അഭ്യാസം അത്യാവശ്യ ഭാകുന്നു. പത്മാസനത്തിൽ മൂന്നു ഭാകുന്നു. പത്മാസനത്തിൽ മൂന്നു ഭാകുർ സ്ഥിതി ചെയ്താൽ പത്മാസനജയമായി. ഇതുപോ ലേ ധ്യാനാസനങ്ങളിലെല്ലാം യോ പ്രീക്യ ഇരുന്നു ശീലിക്കാറുണ്ടു്.

#### **അം**ഗാനി

യോഗങ്ങിൻെ അംഗങ്ങരം യമം, തുാഗം, മൗനം, ദേശം, കാ യം, തുാഗം, മുലബന°ധം, ദേഹ യും, ദൃക്സ°ഥിതി, പ്രോണസം പ്രയുാഹാരം, ധാരണ,ധ്യാ പ്രയുാഹാരം, പതിനഞ്ചും

## <del>പട</del>്ടോജുസ്,ഗ്ന

**ചാപി**. ജൗലം <u>–</u> പാപം. യാതൊ

രു നല്ലകാര്യത്തിലും അഘായു സചികഠംക്കു താൽപ്പര്യം ഉണ്ടാകു ന്നതല്ല. യോഗാഭ്യാസത്തിൽ പിന്നെ പറയേണ്ടതുമില്ലല്ലൊ.

#### അചലദ്യശാ

സിദ്ധാസനത്തിലോ മറേറാ ഇ രുന്നിട്ടും (ഭൂമദ്ധ്യേനോക്കി ച ലിക്കാത്ത ദൃഷ്ടിയോടെ അനേകം മണിക്കൂർ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന അ വസരത്തിലെ നോട്ടം.

## അചിന്ത്യം

ബ്രഹ്മം, ബ്രഹ്മം അചിന്ത്യ മാണെങ്കിലും മനുഷ്യർ ചിന്തിച്ചു ചിന്തിച്ചു് ഒട്ടൊക്കെ ബ്രഹ്മത്തെ ക്കുറിച്ചു ഗ്രഹിച്ചിട്ടുണ്ട്.എന്നാൽ പൂർണ്ണമായി ഗ്രഹിക്കാൻ സാദ്ധ്യ മാകാത്തതിനാൽ ബ്രഹ്മത്തിൽ ല യിക്കാനാണു് ബുദ്ധിമാൻമാർ യ ത്നിക്കാറുള്ളതു്.

#### അചേതസൻ

അജ്ഞൻ; അവിവേകി.

## അർച്ചി

വ്യാനവായുവിൻെറ നിറം അ ഗ°നിജ്ചാലയുടേതാകുന്നു. വാഗർ ത°ഥം തീജ്ചാലഎന്നുമാത്രം.

## അച്യുതൻ

നാശമില്ലാത്തവൻ-ബ്രഹ്മം

## അജഡം

അചേതനം

#### അജപാ

സോഹം. യോഗി കേവലകുംഭ കത്തിൽ മാനസികമായി നടത്താറു ള്ളതു സോഹം മന്ത്രജപം ആകു നു. ഒരു മിനിട്ടിൽ 15 എണ്ണം ഉണ്ടാ യിരിക്കും പ്രത്യേകോദ് ദേശ്യം കൂ ടാതെ സ്വാഭാവികമായി ഒരു മിനി ട്ടിൽ നടക്കാറുള്ള ഈ 15 ശ്വാസോ ച്ശ്വാസംതന്നെ സോഹം മന്ത്രജ പം. അതുതന്നെ അജപയും.

#### അജപാഗായത്രി

ജപിക്കാത്തഗായത്രീ മന്ത്രദ്ധ്യാ നം.

#### അജരാമരൻമാർ

ജരാമരണ രഹിതർ-ദേവലോക വാസികഠം. മനുഷ്യലോകവാസി കളിലെ രാജയോഗികളും അജരാമ രൻമാരാകുന്നു.

## അജാഡ്യനിദ്ര

യോഗനിദ്ര. തുര്യാവസ്ഥയി ലെ അനുഭൂതി. സാധാരണരുടെ നിദ്ര ജാഡ്യനിദ്രയാകുന്നു.

## അർജ'ജുനവിഷാദയോഗം

യോഗത്തിലേക്കുനയിക്കുന്ന അർ ജ്ജുനൻെറ വിഷാദം. ഭഗവദ്ഗീ തയിലെ ഈ ഒന്നാം അദ്ധ്യായ ത്തിൽ 47 ശ്ളോകം ഉണ്ടു്.ഏകദേ ശം 5000 വർഷത്തിനുമുമ്പ<sup>ം</sup> നടന്ന മഹാഭാരതയുദ്ധത്തിൽ അർജ്ജു നൻ സൈന്യമദ്ധ്യ പ്രവേശിച്ചു ചുറ്റും നോക്കിയപ്പോഠം തൻെറ ബന്ധുമിത്രങ്ങളെ കൊന്നിട്ടാണ ല്ലൊ തനിക്ക് രാജ്യം ലഭിക്കേണ്ടതു് എന്നോർത്തു' വിഷാദമഗ്നനായി വില്ലുംഅമ്പും താഴത്തിട്ടു് തേരി നകത്തു് വീണുപോയി. ഈ വി ഷാദത്തിൽനിന്നും ശ്രീകൃഷ°ണോ പദേശം നിമിത്തം അർജ്ജുനൻ എ ഴുന്നേററ° ഉദഗ്രവീര്യനായി യു സന്നദ്ധനാകുന്നു ദ<sup>്</sup>ധ ത്തിനം ണ്ടു്. ഇങ്ങനെ അർജ്ജുനവിഷാദം ശ്രീകൃഷ<sup>ം</sup>ണോപദേശം നിമിത്തം യോഗമനസ°ഥിതി യോടുകൂടിയ യുദ°ധത്തിലേക്കു° അർജ°ജുനനെ നയിച്ചു.

## അചലദൃഷ<sup>ം</sup>ടി

ഇമവെട്ടാതെ, കണ്ണുകരം ചലിക്കാ തെ ഒരു വസ്തുവിനെ നോക്കിയി രിക്കാനുള്ള ശക്തി യോഗികരം ക്കുണ്ടു്. ഏകാഗ്രതസിദ്ധിച്ച് ധ്യാനം ഉറയ്ക്കാൻ ഇതു സഹായ കമാകുന്നു. ത്രാടകമുദ്രാഭ്യസനം അ ചലദ്യഷ്ടി കൈവരുത്തും. യോ ഗികരം ഭ്രൂമദ്ധ്യേ നോട്ടം ഉറപ്പി ക്കുക പതിവാകുന്നു. കണ്ണുതുറ ന്നു മുന്നോട്ടുനോക്കി ബ്രഹ്മ ദ്ധ്യാനനിരത്നായി സ്ഥിതി ചെ യുക ശ്രീ രമണമഹർഷിയുടെ പ

#### അജ്ഞൻ

അറിവില്ലാത്തവൻ. വേദാന്തികരം ആത്മജ്ഞാന മില്ലാത്തവനെയാ ണും അജ്ഞനായി പരിഗണിക്കു ക. അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥ നാകാൻ ശേഷിയില്ലാത്ത ആളെയാ ണം രാജയോഗികരം അജ്ഞനായി പരിഗണിച്ചിരിക്കുന്നതും.

## അജ്ഞാനി

ആത്മജ്ഞാനരഹിതൻ.

#### അണിമ

അണുവായിത്തീരുന്നഅവസ്ഥം. രാജയോഗിക്കു വിചാരമാത്രത്താൽ അണുവോളം ശരീരത്തിനെ ചെറു താക്കാൻ കഴിയും. അഷ്ടെംഗേര്യ ങ്ങളിലൊന്നു്. ഹനുമാൻ അണി മാപ്രയോഗത്താൽ വൃക്ഷത്തിലിരു ന്ന് അഴകിയരാവണദർശനം നട ത്തുന്നതായി രാമായണത്തിൽ കാ ണുന്നുണ്ടു്.

### അണിമാദിസിദ°ധിക∞

അഷ്ടെശാര്യങ്ങ അവ — 1) അണിമ 2) മഹിമ 3) ലഘിമ 4) ഗ രിമ 5) ഈശിത്വം 6) വശിത്വം 7) പോപ്തി 8) പോകാശ്യം രാജയോ ഗികഠക്കുമാത്രം സിദ്ധമായുള്ള താണിവ.

## **അ**ണീയാൻ

ഏററവും സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മമായവൻ.

## അണു

ഏററവും ചെറുതായതും . അണു വും ബൃഹത്തും ആയ സകലത്തി നേയുംയോഗികഠംകുധ്യാനിക്കാൻ കഴിയും. അണു സംഘാതമാണ് പ്രപഞ്ചം. ഈവസ്തുത പുരാതന ഭാരതത്തിലെ കണാദൻ സ്ഥാപി ച്ചിട്ടുണ്ടായിരുന്നു.

## അണോരണിയാൻ

അണുക്കളിലും ചെറുതായവൻ.

#### അതിജാഗര

ഒരു യോഗി ഉപേക്ഷിക്കേണ്ട ഏ ഴുഎണ്ണത്തിലൊന്നു". ഉറക്കക്കുറവാ ണിതു". മററു ആറെണ്ണം ഇവയാകു ന്നു:— ഭയം,ക്രോധം,ആലസ്യം, അ തിസ്വപ്നം, അത്യാഹാരം, അനാ

## അതിവർണാശ്രമം

ചതുരാശ്രമങ്ങളല്ലാതെ അതിവർ ണാശ്രമം എന്ന ഒന്നിനെപ്പാറി ഉപ നിഷത്തുകളിൽ പറഞ്ഞിട്ടില്ല. ച തുരാശ്രമങ്ങളിൽ ഉയപ്പെടാതെ ജീ വിക്കുന്ന ആയ--നിരന്തരനിശ്ചേ ഷ്ടൻ

## അതിശുന്യം

ബ്രഹ്മരന്ധം. വിശുദ്ധിച ക്രോപരിയാണിതു്.വിഷ്ണുഗ്ര ന്ഥിയെ ഭേദിച്ചു് പ്രാണൻ ഇവി ടെ എത്തുന്നതോടെ, യോഗി ഭേരീ നാദം ശ്രവിക്കുന്നു. അതുമററാർ ക്കും കേഠംക്കാവുന്നതല്ല

### അതിസാപ്നശീലൻ

അധികം ഉറങ്ങുന്നവൻ. ഈ ആളി ന°യോഗം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

#### അതീതം

കഴിഞ്ഞകാലം. അതീതധർമ്മങ്ങളും അനാഗതധർമ്മങ്ങളും വർത്തമാ നധർമ്മങ്ങളും മനുഷ്യനു് അനുഭൂ തിയിൽ വരുന്നതാണും.

### അതീന്ദ്രിയം

ഇന്ദ്രിയവിഷയമല്ലാത്തതു<sup>ം</sup>.

## അതീന്ദ്രിയദ<sup>ം</sup>ധ്യാനം

ഇന്ദ്രിയാതീതമായി അനേകം മ ണികൂർ നിലനിൽക്കുന്ന ധ്യാനം.

#### അതീവഭോജനം

അത്യംഹാരം. യോഗികഠം സുനി ശ°ചിതമായി ഉപേക്ഷിക്കേണ്ടതാ ണിതു°.

#### അർത്ഥം

1) ചിത്തവൃത്തി \_ ജന്യം \_ സംപ ത്തി. ചിത്തം ധ്യാനാവസരത്തിൽ ലയിക്കുന്നതാണു സംപത്തി. 2) ഓം.

#### അദീനത്വം

≕ദൈന്യഭാവമില്ലായ⁰മ. ഒരു യോഗിക്കു ദീനഭാവം ഉണ്ടാകുന്ന തേയല്ല.

## അദൃശ്യകരണി

അന്യർക്കുകാണാൻ പാടില്ലാതെ യും എന്നാൽ താൻ എല്ലാവരെയും കണ്ടും സഞ്ചരിക്കുന്നവിദ്യ.

## അദൃശ്യകരണം അന്തർദ്ധാനം

## അദൃശ്യത

കാണാതിരിക്കൽ. യോഗികഠം രൂ പമുള്ള യാതൊന്നും ദർശിക്കുന്നത ല്ല. അവർ അദൃശ്യബഹ്മത്തെ മന സ്സുകൊണ്ടു കാണുകമാത്രമേ ചെയ്യുന്നുള്ളു.

## അദൃഷ<sup>ം</sup>ടജൻമം

ഭൂതഭാവി ജൻമങ്ങളുടെ സംഹിത.

#### ംപ്പെടത്ത

അഗ്നി സൂര്യജല വിഷാദിക ളെ സ്ംതഭിപ്പിക്കൽ, പരാജയമില്ലാ യ്മ ഇത്യാദി. ഇവ ആർക്കും പ്രാ പിക്കാം. മുമുക്ഷുക്കാക്കു ഇവ ആവശ്യമില്ല (2) രണ്ടു എന്ന ഭാവന യില്ലായ്മ. ഇവ യോഗധാരണസി ദ്ധികരം ആണു്.

അനൂർമ്മിമതാം, ഭൂരശ്രവണ ദർശ നം,മനോജവം, പരകായപ്രവേശനം സാച്ഛന്ദമൃത്യു, സങ്കൽപ്പിതാർ ത്ഥസിദ്ധി, തടസ്സമില്ലാത്ത ഗതി, ആജ്ഞാശക്തി, ത്രികാല ജ്ഞാനം, പരചിതാഗ്രഹണം.

#### **അ**ദ്വയം

രണ്ടല്ലാത്തത്. ബ്രഹ്മം.

#### അദൈചതം

രണ്ടല്ലാത്തതു്—ബ്രഹ്മം. ഇതുത ന്നെ അദചയം.

## അധസ<sup>്</sup>ഥാകുഞ്ച**നം**

മൂലബന്ധം. ബന്ധത്രയത്തിൽ ഒന്ന്. മലദ്വാരത്തെ സങ്കോചിപ്പി കയും വികസിപ്പിക്കയും ചെയ്യു ന്നക്യത്യം. സുഷുമ്നാനാഡിയിൽ കൂടി പ്രാണനെ ഉയർത്താൻ മൂല ബന്ധപരിശീലനം അത്യാവശ്യമാ കുന്നു.

#### അധമം

പ്രാണായാമാഭ്യാസത്തിൽ യോഗ സാധകൻ പ്രവേശിക്കുന്ന ആദ്യത്തെ പടി. ഗോരക്ഷശതകത്തിൽ കാണു ന്നതനുസരിച്ചു പന്ത്രണ്ടുമാത്രയു ള്ള പൂരകമാണു് ഇതിനുള്ളതു്. കുംഭകരേചകങ്ങഠംക്കും 12 മാത്ര വീതം ഉപയോഗിക്കുന്നവരുണ്ടു്. ഈ പ്രാണായാമത്തിൽ ചൂടും വി യർപ്പും ഉണ്ടാകും. ഇതിൻെറ ആ വർത്തനം ആയുരാരോഗ്യ വർദ്ധന കഠംക്കു നിദാനമായി ഭവിക്കുന്ന

#### അധമപ്രാണായാമം

12: 16: 10 മാത്രയോടുകൂടിയ പോണായാമം. ഇതുതന്നെ മൃദുപോ ണായാമം. ശരീരത്തിനു ചൂടും, വി യർപ്പും ഈ പ്രാരംഭ പ്രാണായാമാ ഭൃസനകാലത്തു സാധകനുണ്ടാ കും.

## അധർമ്മാഭ്യുത്ഥാനം

അധർമ്മത്തിൽ നിന്നുള്ള അഭ്യു ത<sup>ം</sup>ഥാനം—— ഉയർത്തെഴുന്നേൽക്കൽ.

#### അധിദേവത

വിശുദ്ധി ചൂകത്തിലെ. അധി ദേവത ശാകിനി ആകുന്നു. നിശാ കരൻ, ചതുർമുഖൻ, ദിക്ക്വാതം, അർക്കൻ, വരുണൻ, അഗ്നിം അ ശ്വാ, ഇന്ദ്രൻ, ഉപേന്ദ്രൻ, പ്രജാപ തി, യമൻ ഇങ്ങനെ 12 ദേവതമാർ. നമ്മളുടെ ഓരോ അവയവത്തിനും ദേവതമാർ ഉണ്ടു്.

#### അധിദൈവം

ജീവാത്മാവായ പുരുഷൻ.

## അധിഭൂതം

പോണികളെ മാത്രം അധികരി ച്ചു വർത്തിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>.

## അധിമാത്രം

തീവേസംവേഗത്തിനു മൃദു, മ ദ°ധ്യമം, അധിമാത്രം എന്നിങ്ങനെ മൂന്നു അവസ്ഥകളുണ്ടു°. ഇവ പ്രാണായാമപരമായുള്ളതാണു°.

### അധിമാത്രയോഗി

അത്യധികശക്തി, അത്യുൽസാ ഹം, സുധീരത, പരിപാവനഗ്ര ന്ഥപരിജ്ഞാനം, യാവനം, മിതാ ഹാരം, ഭയരാഹിത്യം, ശുചിത്വം, സുസ്ഥിരബുദ്ധി, ക്ഷമാ, ദാതൃ ത്വം, സുഭാഷണം, ഗുരുഭക്തി, ദൈവഭക്തി, ആരോഗ്യം, ഈ ഗു ണങ്ങാംകൊണ്ടു അനുഗൃഹീതനായ യോഗവിചക്ഷണൻ.

## അധിമാ<mark>ത്രസാ</mark>ധകൻ

സ്ഥിരബുദ്ധി, ലയയോഗയു ക്തൻ, വീരുവാൻ, മഹാശയൻ, ദ യായുക്തൻ, ക്ഷമാവാൻ, സത്യ വാൻ, ശൂരൻ, ശ്രദ്ധാവാൻ, ഗുരു പാദാബ്ജപൂജകൻ, യോഗാഭ്യാസ രതൻ ഇവരാണു് അധിമാത്രസാധ കൻമാർ. ആറുമാസത്തെ യോഗാഭ്യാ സംകൊണ്ടു് സിദ്ധിലഭിക്കുന്ന തായിരിക്കും അധിമാത്രസാധക ന്നു്.

## അധിമാത്രതമസാധകൻ

മഹാവീരുവാൻ, സ°ഥിരോൽസാ ഹി, ശൗരൃവാൻ, ശാസ്തോഭ്യാസ ശീലൻ, നിർമോഹൻ,നിരാകുലൻ, നവയൗവനസംപന്നൻ രി, ജിതേന്ദ്രിയൻ, നിർഭയൻ, സ മർത<sup>്</sup>ഥൻ, നിർമ്മലദേഹൻ, ക്ഷമാ വാൻ, സുശീലൻ,ധമ്മചാരി,ഗുരു പൂജകൻ, ശാസ്ത്രവിശ്വാസസ്ഥ ന്നൻ, ജനസംസർഗ്ഗവിരക്തൻ, മഹാവ്യാധിവിവർജിതൻഇവരെല്ലാ മാണു<sup>ം</sup> അധിമാത്ര തമസാധകൻ മാർ. സകലതരം യോഗാഭ്യാസങ്ങ ളിലും (പവീണരായുള്ള ്ഇവർ മൂ ന്നുമാസംകൊണ്ടു മഹാസിദ്ധൻ മാരായിഭവിക്കും എന്നതിനു യാ തൊരു സംശയവുമില്ല.

## അധിയജ്ഞൻ യജ്ഞാധികാരി–ബ്രഹ്മം.

#### അധിവാസം

സകലത്തിലും വസിക്കുന്നതു്. ബ്രഹ്മംമാത്രമാണു അധിവാസി യ്ക്കുള്ള ശക്തിവിശേഷം.

#### അധിഷ്ഠാനം

പുരുഷൻ ഉണ്ടു° എന്നതിനുള്ള തെളിവു°. നിയന്താവും അധി ഷ°ഠാനംതന്നെ.

#### അധോധാരണ

ശരീരത്തിലെ പൃഥീഭാഗമായ കാലുകളിൽ പ്രാണനെ കൂടുതലാ യിനിവേശിപ്പിച്ചു 2 മണിക്കൂർ ധാരണചെയ്യൽ ഭൂമിയിൽവീണാൽ ശരീരത്തിനു കേടുപററാതെ ഈ പ്രക്രിയ സൂക്ഷിക്കും.

അധോമുഖശാനാസനം മുഖംതാഴ്ത്തിയുള്ള പട്ടിയുടെ പ്രതീതി ഉണ്ടാക്കുന്ന യോഗാസന മാണിതും. കാലുകയ ഒരടി പര സംപരം അകററി കമിഴ്ന്നു കിട കുക. നെഞ്ചിനു ഇരുവശത്തായി ഉള്ളം കൈകയ തറയിൽ അമർത്തി കാലുകയ പിന്നോട്ടുനീട്ടുക. ഉള്ളം കാലുകയ മേൽപ്പോട്ടു നോക്കിയി രിക്കണം. പൃഷ്ഠഭാഗം ഉയർന്നിരി

#### (പയോജനങ്ങ⊙ം

വയർ ഉള്ളിലേക്കു വലിഞ്ഞു മ ലബന'ധമോചനം വരുത്തും. കൈ കഠംക്കും നെഞ്ചിനും ശക'തിവർ ഒ"ധിപ്പിച്ചു" മാറിനു വിരിവു ണ്ടാക്കിത്തീർക്കും.രക്തസമ്മർദ്ദം ഒഴിവാക്കും.

## അധോമുഖവൃക്ഷാസനം

ഉള്ളം കൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പി ച്ചിട്ടു കാലുകഠം ചേർത്തുപൊക്കി നിൽക്കുക.

#### (പയോജനം

നെഞ്ചിനു വികാസവും കൈകയ കു ശക്തിയും വർദ്ധിപ്പിക്കും. തലവേദന വായുരോഗം മലബ ന്ധംഎന്നിവയെ ഉച്ചാടനം ചെ യ്യും. ശീർഷാസനാഭ്യസനത്തിൻെറ മിക്ക പ്രയോജനങ്ങളും സിദ്ധി ക്കൂം

## അർദ്ധച്യന്ദ്രാസനം

നിന്നിട്ടു് കൈരംചേർത്തു തല യ്ക്കു മുകളിൽക്കൂടി പിന്നോട്ടു നീട്ടുക. നടുവിനെ പിന്നോട്ടു നല്ലവണ്ണംവളച്ചു ശരീരത്തിനു് അർ ദ്ധചന്ദ്രാകൃതിയുണ്ടാകും.

#### പ്രയോജനം

നടുവിനു° കഴപ്പു°ഉണ്ടാകാതെ

ശീരം ബലമായി സൂക്ഷിക്കും. കുടലുകയക്കു<sup>ം</sup> അയവുണ്ടായി മല ശോധന സുഗമമാക്കിത്തീർക്കും.

## അർദ്ധനാവാസനം

പൃഷ'ഠഭാഗം തറയിൽ ഉറച്ചിച്ചു° കാലുകരം മുന്നോട്ടുനീട്ടി, ഉയർ ത്തണം. തലയിൽ കൈകരം ഉറപ്പി ച്ചു ഇരിക്കുക.

## അർദ്ധബദ്ധ പത്മപശ് ചിമോത്താനാസനം

ഇരുന്നിട്ടു് വലതുകാൽ മടക്കി ഇടതുതുടമേൽ വച്ചിട്ടു് അതിൻെറ വിരലുകളെ വലതു കൈയ് പിൻ വശത്തുകൂടി ചുററി പിടിക്കണം. ഇടതുകാൽ നീട്ടി അതിൻെറ വിര ലുകളെ ഇടതു കൈയ്കൊണ്ടു പി ടിക്കണം. നെററിനീട്ടിയ കാൽമു ട്ടിൽ തൊടണം. പിന്നീടു് രണ്ടുകൈകൊണ്ടും പിടിക്കാറാകണം.

#### പ്രയോജനങ്ങരം

നട്ടെല്ലിനു നീളവും അയവും വർ ദ്ധിച്ചു വയറിനെ ലഘുവാക്കി ദ ഹനശക്തി വർദ്ധിപ്പിക്കും. നടു വേദന ഒരിക്കലും ഉണ്ടാകാതെ ശശീ രത്തിനു രക്ഷനൽകും. മലശോധന സുഗമമാക്കും.

## അർദ്ധബദ്ധ പത്മാത്താ **നാസ**നം

ഒരുകാൽമടക്കി അരക്കെട്ടിനുതാ ഴെവച്ചിട്ടു' മറെറക്കാലിൽ നിൽക്കു ക. ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ പതിച്ചു നീട്ടിയകാൽമുട്ടിൽ തലതൊടുക.

## അർദ്ധമത്സ്യേന്ദ്ര സനം

ഇരുന്നിട്ടു°, വലത്തേ ഉള്ളംകാൽ ഇടതുതുടയുടെ ഇടതു വശത്തു തറ യിൽ ഉറപ്പിക്കുക,ഇടതു് കൈയു് വലതു തുടയുടെ വലതുവശത്തു കൂടി ഇടതു കാൽമുട്ടിൻമേൽ വയ് ക്കുക. വലതുകൈയു് പിൻവശ ത്തുകൂടി ഇടതുതുടയിൽ പിടി ച്ചിട്ട് വലത്തോട്ടുനോക്കി ഇരിക്ക ണം. ഇതുപോലെ മറുവശത്തും അ ഭൃസിക്കണം.

### അർദ്ധമാത്ര

ഒരു സെക്കണ്ടിൻെറ പകുതിസമ യംകൊണ്ടു നടത്തുന്ന ഉച്ചാരണം.

### അർദ്ധോൻമീലിത ലോചനം

പകുതി തുറന്നിരിക്കുന്ന കണ്ണു കഠം അങ്ങനെയുള്ള യോഗികളുടെ നോട്ടം മൂക്കിൻെ അററത്തോ ഭ്രൂമ ദ്ധ്യത്തോ ആയിരിക്കും. എന്നാൽ ബാഹ്യമായി യാതൊന്നും കാണാ ത്ത ആ യോഗികഠം ബ്രഹ്മാനന്ദ ത്തിൽ ലയിച്ചിരിക്കുന്നവരായിരി കും.

## അദ്ധ്യഭേദം

ഭൂത ഭാവി വർത്തമാനകാലങ്ങരം ക്കുള്ള അഭേദത്വം. യോഗികരംക്കു മാത്രം അനുഭൂതിയിൽ വരുന്ന അ മരത്വം.

## അദ്ധ്യയനം

പഠിക്കൽ. വേദോപനിഷത്പാ രായണമാണും പ്രധാനമായി ഈ പ ദംകൊണ്ടും ഉദ്ദിഷ്ടമാകുന്നതും.

## അദ്ധ്യവസായം

അവസാനംവരെ നിലനിൽക്കു ന്ന ഉത്സാഹം. വിജ്ഞാനം.

അദ്ധ്യാത്മ ചേതസ്സ് അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനത്തോടുകൂ ടിയ ഹൃദയം അദ്ധ്യാത്യമജ്ഞാനം

ജീവാത്മാവിനെയും പരമാത് മാവിനേയും കുറിച്ചുള്ള ജ്ഞാനം.

## അഭ്ധ്യാത്മനിത്യൻ

അദ്ധ്യാത്മകാര്യങ്ങളിൽ നീ ഷ്ഠയുള്ളവൻ. ഇദ്ദേഹംതന്നെയാ ണ് അദ്ധ്യാത്മനിഷ്ഠനും.

## അദ്ധ്യാത്മപ്രസാദം

ആത്മജ്ഞാനം കൊണ്ടു ലഭി കുന്ന ചിത്തശുദ്ധി. സമാധിസ് ഥനാകാനുള്ള സിദ്ധി.

## അദ<sup>്</sup>ധ്യാരോപം

ഗുണങ്ങരം ഒരാളിൽ ആരോപി കുന്നതു്. കയറിനെ ഇരുട്ടിൽ പാ മ്പു്ആണെന്നു ആരോപിക്കുന്നു. വെളിച്ചംവന്നപ്പോരം അതു കയറാ ണെന്നു തെളിഞ്ഞു. പ്രപഞ്ചത്തെ ബ്രഹ്മമായി സർവസുഖസന്ദായി ആയി ആരോപിച്ചുകഴിഞ്ഞുകൂടു ന്നവർ ബ്രഹ്മജ്ഞാനം ലഭിക്കു മ്പോരം തങ്ങരക്കു പററിയ അബ ദ്ധത്തെക്കുറിച്ചു ബോധവാൻമാരാ യി ഭവിക്കുന്നു. ഇതാണു് വേദാ

## അദ്ധ്യാസകൽപന

തോന്നൽ. ഇതുതന്നെ അദ<sup>്</sup>ധ്യാ രോപം.

## അനർഗ്ഗളം

തടസ്സമില്ലാത്തതു്. കുണ്ഡ ലിനി ഉണർന്നുകഴിഞ്ഞാൽ സുഷു മ്നാ നാഡി പരമപരിശുദ്ധമായി ത്തീർന്നിരിക്കും.

#### അനന്തം

**\_\_അന്തമില്ലാത്തതു**്. (1) സർവ

വ്യാപിയായ ഭൈവം. (2) പ്രപഞ്ചം (3) ആകാശം. ദൈവം ആകാശസചരു പനുമാകുന്നു.

#### അനന്തശയനാസനം

വലതു കൈകൊണ്ട് തലയുടെ വലതുവശം ഉയർത്തി താങ്ങി വലതുവശം ചരിഞ്ഞുകിടക്കുക. ഇടതുഭാഗം ശരീരത്തിൻമേൽ ഇടതു കൈയ്നീട്ടി വച്ചിരിക്കും. അതി ൻെറ ഉള്ളംകൈയ് ശരീരത്തിൽ ചേർന്നുതന്നെയിരിക്കും.

#### അനന്താസനം

ഇടതുവശം ചരിഞ്ഞുകിടന്നിട്ടു് തലയെ ഇടത്തേ ഉള്ളംകൈകൊണ്ടു താങ്ങുക. വലതുകാൽ പൊക്കി അ തിൻെറവിരലുകളെ വലതുകൈയ് കൊണ്ടു പിടിക്കുക. വലതുകാലും വലതുകൈയും മടങ്ങരുതു്.

(പയോജനങ്ങ⊙ം

നടുവേദന ഹെർണിയ (ആന്ത്ര വൃദ്ധി) എന്നിവയെ ശമിപ്പിക്കു ന്നു.

#### അനഭിസ്നേ**ഹൻ**

ഒന്നിനോടും സ°നേഹം തോന്നാ അവൻ. യോഗിയുടെ ഒരുലക്ഷണ മാണിതു°.

#### അനലധാരണ

പഞ്ചഭൂത ധാരണകളിലൊന്നു". നാഭീദേശത്തു" രുദ്രനെ ധ്യാനിച്ചു" അഗ്നിയെ രണ്ടുമണിക്കൂർ നില നിറുത്തുന്നതു". അനലധാരണാ സിദ്ധൻ തീയിൽവിണാൽ ശരീര നാശം വരുന്നതല്ല.

#### അനവസ്ഥിതതചം

രാജയോഗാഭ്യാസത്തിലെ ഒൻപ

തു അന്തരായങ്ങളിലൊന്നു". മനോ ദാർഢ്യരാഹിത്യമാണിതു".

#### അനഹാകാരം

അഹംകാരമില്ലായ′മ–ഞാൻ വലി യവൻമററുള്ളവർ നിസ"സാരൻമാർ എന്ന ഭാവമില്ലായ′മ:

#### അനാത<sup>്</sup>മാ

സകലതും സ്ഥാത°മാവാകുന്നു എന്ന ഭാവനയില്ലാത്ത മൂഢൻ.

## അനുത്തമ

എല്ലാത്തിലും ശ്രേഷ്ഠം

#### അന്നമയകോശം

സ<sup>ം</sup>ഥൂലമായി കാണുന്ന രൂപ ത്തോടുകൂടിയ ശരിരം.

#### അനഹംവാദി

താൻ കർത്താവു<sup>ം</sup> ആണെന്നു<sup>ം</sup> അ ഭിമാനിക്കാത്തവൻ.

#### അനാദി

ആദിഇല്ലാത്തതു്-ബ്രഹ്മം. ന മ്മളുടെ, വാസനകളും കർമ്മാശയ ങ്ങളും അനാദിയാകുന്നു. ഇവയു ടെ ഒന്നും ഉത്പത്തി കണ്ടുപിടു ച്ചിട്ടില്ല. കണ്ടുപിടിക്കാവുന്നതു മല്ല.

## അനാദിമദ<sup>്</sup>ധ്യാന്തൻ

ആദിയും മദ്ധ്യവും അന്തവും ഇല്ലാത്തവൻ-ഉൽപത്തിസ്ഥിതില യങ്ങളില്ലാത്തവൻ-ദൈവം.

#### അനാമയൻ

ബ്രഹ്മൻ. ബ്രഹ്മദ്ധ്യാനം കൊണ്ടു അനാമയാവസ്ഥ,(ദുഃഖര ഹിതാവസ്ഥ) ഏവർക്കും സിദ്ധ മാകും.

#### അനാഹതം

നെഞ്ചിലുള്ള ഒരു ചക്രം. ഹൃത് പത്മം, പൂർണ്ണഗിരിപീഠം എന്നും ഇതിനെ പറയാറുണ്ടു്. ഇതിൽനി നും കേഠംക്കുന്ന മനോഹര ശബ്ദ ത്തിൽ യോഗിചിത്തം ലയിക്കു ന്നു; പ്രകാശം ദർശിച്ചു ആനന്ദാനു ഭൂതിയോടെ, ''വിഷ്ണോപരമം പദം'ത്തിൽ ലയിക്കയും ചെയ്യു

### അനാഹതചക്രപ്രോണായാമം

വായു ബീജസ്ഥാനത്തുള്ള ബാ ണലിംഗത്തിൽ പ്രാണായാമം ചെ യ്താൽ സുന്ദരനും ശക്തനും ആ യി ഭവിക്കും. സുന്ദരികഠം കാമാഭി നിവേശത്താൽ സമീപിക്കും. ത്രി കാലജ്ഞാനിയായി ഭൂരശ്രവണശ ക്തനും ഭൂരദർശനശക്തനും ആ യി വായുമണ്ണലത്തിൽ സഞ്ചരി കുന്നവനായിത്തീരും. ഖേചരീ സിദ്ധിയും ഭൂചരീസിദ്ധിയും ലഭിക്കും.

#### അനാഹാരം

ഭക്ഷണമില്ലായ്മ. യോഗാഭ്യാസി കഠംക്കു ഇതു നിഷിദ്ധമാകുന്നു. രാജയോഗി ആയിക്കഴിഞ്ഞാൽ അ നാഹാരി ആയി ഭവിക്കും.

## അനിത്യം

നിത്യമല്ലാത്തതു്. രൂപമുള്ളതെ ല്ലാം നശിക്കും. അങ്ങനെ അനിത്യ മായിത്തീരുന്നു. പ്രപഞ്ചം മുഴുവ നും അനിത്യമായുള്ളതാകുന്നു.

#### അനിലൻ

വായു, പ്രാണൻ, മരുത്തു<sup>©</sup>, പ വനൻ. ദീർഘമായി ശ്വസനക്രിയ കരം നടത്തിയതിനുശേഷം വായു വിനെ (ഭൂമദ്ധ്യേ ഉറപ്പിച്ചുനിറു ത്തുന്നയോഗി പ്രകാശം ദർശിച്ചു അതിൽ ലയിക്കുന്നു. യോഗാഭ്യാ സത്തിലെ ഉന്നതാവസ്ഥ വായു ധാരണം ആകുന്നു. അനിലനെ ഇ ഷ്ടാനുസരണം ശരീരത്തിലെ ഏ തൊരു ഭാഗത്തും നിർത്താനും സ ഞ്ചരിപ്പിക്കാനും രാജയോഗിക്കു സാധിക്കും. ഇഷ്ടാനുസരണം രാ ജയോഗി അനിലനെ ഉച്ചിയിൽ ക്കൂടി ബഹിർഗമിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യും.

## അനുഗ്രം

സാവധാനത്തിൽ നിശ്ശബ്ദമാ യിട്ടാണ് പ്രാണായാമം ചെയ്യേണ്ട തു°; ഉഗ്രമായിട്ടപ്പ.

# അനുചിന്തകൻ

തുടർച്ചയായി ധ്യാനിക്കുന്നവൻ. മനസ°സ° മാറിപ്പോകാതെ ഒരു കാര്യത്തിൽ ഏകാഗ്രചിത്തനായി സ°ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ.

# അനുബന്ധചതുഷ്ടയം

ശാസ് (തത്തിൻെറ് വിഷയം, പ്ര യോജനം, ഇവയുടെ പരസ്പബേ ന്ധം, വിവരണം എന്നീ നാലെ ണ്ണം ചേർന്നതു്.

# അനുഭവം

അനുഭവിച്ചറിയൽ. ദൈവം ഉ ണ്ടെന്നുള്ളതു പുസ്തകപാരായ ണ സംഭാഷണാദികയംകാണ്ടു അ റിഞ്ഞാൽമാത്രംപോരാ. അനുഭവി ച്ചറിയുകതന്നെവേണം. കണ്ണുംകാ ണ്ട് കാണുകതന്നെ വേണമെന്ന ത്രേ ശ്രീരാമകൃഷ്ണപരമഹംസ രുടെ ആഭിപ്രയാം. ദൈവത്തെ പ ലരൂപങ്ങളിൽ ദർശിച്ചിട്ടുള്ള ആളാ

# അനുമന്താവ<sup>ം</sup>

ബുദ°ധിയുടെ പിന്നിൽ നിന്നു° അറിയുന്നവൻ.

# അനുമാനം

അടയാളങ്ങളെക്കൊണ്ടു" പരാമർ ത°ഥത്തെ അറിയുന്നതു".

## അനുലോമവിലോമം

ഇടത്തേമൂക്കിൻ ദ്വാരത്തിൽക്കൂടി മൂക്കിൻദ്വാര വലത്തേ ത്തിൽക്കൂടി രേചകം. തുടർന്നു അ തേ മൂക്കിൻ ദ്വാരത്തിൽക്കൂടി പൂര കം ഇടതുമൂക്കിൻദ്വാരത്തിൽക്കൂടി കഫബഹിഷ<sup>ം</sup>കരണത്തി നും,നാസാരന°ൃധനാഡിക∞ വിക സിക്കുന്നതിനും ഇതു പ്രയോജന പ്പെടും. ഈ അഭ്യാസം കാൽമണി ക്കൂർവീതം ഒരുമാസം നടത്തിയതി നുശേഷം അതൃന്തം സാവധാനത്തി ലും, പിന്നീട് അതിശക്തിമത്താ യും പൂരകരേചകങ്ങരം നടത്താം 80 എണ്ണംവീതം ഈ ശ്വസനക്രിയമാ ത്രം പതിവായി നടത്തിക്കൊണ്ടിരു ന്നാൽ ആരോഗ്യം വർദ<sup>്</sup>ധിക്കും. ക ഫശല്യം നശിക്കും. ജലദോഷം തല വേദന, നെഞ്ചുവേദന എന്നിവ ന ശിക്കാൻ സഹായകമാകും.

# അനുശാസിതാരം

സകലനിയാമകൻ.

# അനുശോവിക

അനുഭവിച്ചറിവില്ലായ്മ. പു സ്തകപരിചയത്താലോ (പഭാഷ ണത്താലോ ലഭിക്കുന്ന ജ്ഞാനം. ഈ ജ്ഞാനം അപൂർണ്ണവും പല പ്പോഴും അവിശ്വസനീയവും ആകാ വുന്നതാണ്.

# അനുസന്ധാനം

അനുഭവിച്ചറിയലിൽ ഏകാഗ്ര മാക്കി മനസ്സിനെ നിലനിറു അൽ. അനുസന്ധാനമില്ലാതെ യോഗവിത്തു് ആകാൻ സാധിക്കു ന്നതല്ല.

# അനുസന്ധയം

അനുസന്ധാനത്തിനു നിദാന മായവസ്തു. ഇതു രൂപരഹിത വും തന്നിമിത്തം നയനഗോചരമാ കുന്നതല്ലാത്തതുമാകുന്നു.

## അന്യൂർമ്മിമത്വം

വിശപ്പ്, ദാഹം, മോഹം, ശോ കം, ജര, മരണം ഇവയുടെ അഭാവാ വസ്ഥ രാജയോഗിയുടെ ലക്ഷണ ങ്ങളാണിവ.

### അനേകചിത്തവിഭാന്തൻ

പലകാര്യങ്ങളിൽ മനസ്സ് പ തറുന്നവൻ. ഒരുകാര്യത്തിലും ഉറ ച്ചമന:സ്ഥിതി ഈ വിഭ്രാന്തനു ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല.

## അനേകജൻമസംശുദ്ധൻ

് അനേകജൻമങ്ങളിലെ പ്രയത്നം കൊണ്ട് പാപമററ് സംശുദ്ധിയെ പോപിച്ചവൻ.

#### അന്ത:കരണം

മനസ്സ്, ബുദ്ധി, അഹംകാ രം എന്നിവ ചേർന്നുള്ളതും.

### അന്തർധൗതിക~

4 തരം:- വാതസാരം, വാരിസാ രം, വഹ്നിസാരം, ബഹിഷ്കൃ തം, ഓരോന്നിൻേറയും വിവരണം അതതിൽകാണാം. ഇവയെല്ലാം ദേ ഹശുദ്ധീകരണത്തിനുള്ള (കിയ കളാകുന്നു.

#### അന്തരായം

യോഗാഭ്യാസത്തിൽ നേരിടുന്ന പ്രതിബന്ധങ്ങരം—സ്ത്യാനം,സം ശയം, പ്രമാദം, ആലസ്യം, അവിര തി, ഭ്രാന്തിദർശനം, അലബ്ധഭൂമി കത്വം,വ്യാധി, അനവസ്ഥത്താം ഈ ഒൻപതു അന്തരായങ്ങളെ രാജ യോഗാഭ്യാസി ജയിച്ചിട്ടാണു വിജ യം കൈയ്വരിക്കുന്നതു്.

#### അന്തരംഗം

അഷ്ടാംഗയോഗത്തിലെ യമ, നിയമാ, സന, പ്രാന്നായാമ പ്ര ത്യാഹാരങ്ങഠം അഞ്ചും, ബഹിരംഗ ങ്ങളാകുന്നു,ധാരണാ, ധ്യാന,സമാ ധികരം മൂന്നും അന്തരംഗ പ്രവർത്ത നങ്ങരം ആകുന്നു.

#### അന്തരംഗോപാസന

''ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു'' എന്ന ധ്യാനം.

അന്തർലക്ഷ്യ ബഹിർദൃഷ്ടി ശരീരത്തിൻറ അന്തർഭാഗത്തേക്കും ലക്ഷ്യ (മനസ്സും) വും ബഹിർ ഭാഗത്തേയ്ക്കു നോട്ടവും. അന്തർ ലക്ഷ്യത്തിലെ ദർശനം ആത്മദർശനം (ബ്രഹ്മാനന്ദാനുഭൂതി) ആകുന്നു. ബഹിർദൃഷ്ടിയിൽ കണ്ണുകയ തുറന്നു മുന്നോട്ടോ നാസാഗ്ര ഭാഗങ്ങളിലോ നോക്കിയാലും യാതൊന്നും കാണുന്നതല്ല. അത്തരം യോഗികയ ഇമവെട്ടുന്നതേയല്ല. ബ്രഹ്മാനന്ദത്തിൽ ലയിച്ചിരിക്കുന്നവരെ മാത്രമേ ഇപ്രകാരം കാൺ മാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളു.

#### അന്തരംഗയോഗം

പതഞ്ജലീസിദ്ധാന്താനുസര ണം, യമ, നിയമാ, സന, പ്രാണാ യാമ, പ്രത്യാഹാരങ്ങയ അഞ്ചും അഷ്ടാംഗയോഗത്തിലെ ബഹിരം ഗങ്ങളും, ധാരണ, ധ്യാന, സമാധി കയ മൂന്നും അന്തരംഗങ്ങളും ആകു ന്നു.

### അന്തരാരാമൻ

ആത്മാവിൽ രമിക്കുന്നവൻ. ഇ യാഠം മോക്ഷം പ്രാപിക്കുന്നവനാ കുന്നു. അനന്യദർശകനും അനന്യ സന്തുഷ്ടനും ആയ ഈ വേദാന്ത യോഗി സദാനന്ദനായി വർത്തിക്കു ന്നു.

## അന്തർദൃഷ്ടി

അന്തരീക്ഷണം. കണ്ണുകൊണ്ടുള്ള മർശനമല്ല ഇതും. ഉയക്കണ്ണുകൊണ്ടു ള്ള ദർശനം-മനോദർശനം.

# അന്ത:ശൂന്യം

അന്തർഭാഗത്തു ശൂന്യതമാത്രം ദർ ശിക്കുന്നവൻ ബഹിർഭാഗത്തും ശു നൃതതന്നെ ദർശിക്കുന്നു. സർവത്ര ശൂന്യത ദർശിക്കുന്നയോഗി ''ഭാവ ത്തിൻ പരകോടിയിൽ സ്വയമഭാവ ത്തിൻ സ്വഭാവംവരാം'' എന്ന അവ സ്ഥയിലെത്തുന്നു.

# അന്തശ<sup>ം</sup>ശൂന്യാകാശം

അന്തർഭാഗം ശൂന്യാകാശം പോ ലെ തോന്നുന്നഅവസ്ഥ. വ്യക്തി തചചിന്ത അശേഷമില്ലാത്ത ബ്രഹ്മ ലയനഭാവം.



അന്ത്യകാലചിന്ത

ജീവിതാന്തൃഘട്ടത്തിൽ സർവേ

ശചരനെ ചിന്തിച്ചുമരിച്ചാൽ നിത്യാ നന്ദം ലഭിക്കും. വളരെക്കാലമായി ഇത്തരം ചിന്ത അഭ്യസിച്ചാൽമാത്ര മേ ഈശചരചിന്ത അന്ത്യഘട്ടത്തിൽ ഉണ്ടാകയുള്ളൂ. എന്നാൽ അന്ത്യകാ ലചിന്താനുസരണം പുനർജൻമം പ്രാപിക്കുക എന്നതാണു മിയ്ക്ക വരുടേയും അനുഭവം.

### അന<sup>്</sup>ധതാമിശ്രം

ബന്ധത്തിലേക്കു. നയിക്കുന്ന അഞ്ചു വിപര്യയങ്ങളിൽ ഒന്ന്. ഇതുതന്നെയാണു് പഞ്ചക്ളേശങ്ങ ളിലൊന്നായി പരിഗണിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നതു്ം.

#### അന്നമയകോശം

ശാീരം സ്പഷ്ടമായിരിക്കുന്ന തു അന്നമയകോശം അടിസ്ഥാന മാക്കി ആകുന്നു. ഇതു കേവലം ശാ രീരികമായുള്ളതാണും ശരീരത്തിൽ അഞ്ചുകോശങ്ങളാണുള്ളതും. അവ അന്നമയകോശം, പ്രാണമയകോശം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാനമയ കോശം, ആനന്ദമയകോശം.

### അപ്

പഞ്ചാൂതങ്ങളിലൊന്നും. ശരീര ത്തിലെ കാൽമുട്ടുമുതൽ അരക്കെട്ടു വരെയുള്ള ഭാഗം ജലത്തിനു ഇരി പ്രിടമാകുന്നു.

### അപകചൻ

യോഗഹീനൻ. യോഗാഭ്യാസം കൊണ്ടുമാത്രമേ പരിപചൻമാരാ യിത്തീരുകയുള്ളൂമനുഷ്യർ.

# അപരവൈരാഗ്യം വൈരാഗ്യത്തിലെ 1–ാം വിഭാഗം.

സാതചികവൃത്തികരം തടയപ്പെടാ തിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ. സംപ്ര ജ്ഞാതയോഗം ഉദയംചെയ്യുന്നതോ ടെ, സകലവൃത്തികളും അടഞ്ഞു പോകുന്നു.

### അചരിഗ്രഹം

യാതൊന്നും സ്വീകരിക്കാതിരി ക്കൽ; സൂക്ഷിക്കാതിരിക്കൽ. ഒരു വേദാന്തി ''നേതിനേതിന്യായേന്'' സകലതും പരിത്യജിക്കുന്നു. ഒടു വിൽ സ്വാത്മാവുമാത്രം അവശേ ഷിച്ചു അതിൽ രമിക്കുന്നു.

### അപരിണാമിത്വം

മാറാമില്ലാത്തഅവസ്ഥ. ആത്മാ വിൻെറ സ്ഥിതിയാണിതും. ആ ത്മാവുതന്നെയാണല്ലൊ പരമാ ത്മാവും.

## അപരോക്ഷജ<sup>ം</sup>ഞാനി

നിർവികൽപം നിസ്സങ്കൽപം നിർവൃത്തികം, നിർവാസനം, എ ന്നീ നാലു സമാധികളിൽ എത്തിയ ആത്മജ്ഞാനി.

## അപരോക്ഷസ്വിദ<sup>ം</sup>ധി

ആത്മാനുഭൂതി ഇതുസിദ്ധി ക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗം ജനനേന്ദ്രിയ ത്തിനുതാഴെ ഇടത്തേ ഉപ്പൂററി അമർ ത്തിവച്ചിട്ടു്, വലതുപാദം ഇടതു തുടമേൽ വയ്ക്കണം. പൂരകരേച കങ്ങഠ 1:2 മാത്രാക്രമത്തിൽ നട ത്തി മലദ്വാരത്തെ ചുരുക്കുക. ആ ത്മദ്ധ്യാനം നടത്തുക. കാലക്ര മേണ അപരോക്ഷസിദ്ധിയുണ്ടാ

### അപവർഗ<sup>ം</sup>ഗം

മോചനം. ജ°ഞാനമാണു മോച

നത്തിനു നിദാനം. ''ബന്ധം'' ആ ണു അപവർഗ്ഗത്തിൻെറവിപരീ തപദം.

#### അചാനൻ

വയറിൽനിന്നു കീഴ്പോട്ടുപോ കുന്ന വായു. ശരീരം മുഴുവൻ വ്യാ പിച്ചിരിക്കുന്ന പ്രാണൻെറ അംശ മാണു ഇതെന്നുവരുകിലും ഈ വായു ദുഷിച്ചതും ദുർഗന്ധപൂ രിതവും ആയിരിക്കും.

### അപാനപ്രോണൈക്യം

അപാനനേയും പ്രാണനേയും ഏകീകൃതമാക്കിത്തീർക്കുന്നതായാ ൽ, മൂത്രപുരീഷ്ക്ഷയം സംഭവിച്ചു അരോഗിയും ദീർഘായുഷ്മാനും ആയിഭവിക്കും. മാത്രമല്ല ശ്വാസപ്ര ശ്വാസരഹിതനായി ആരോഗ്യസ മ്പന്നനായി ദീർഘായുഷ്മാനായി ജീവിതം നയിക്കാനും സാധ്യമാക്കി ത്തീർക്കുന്നു.

അൽ പബുദ<sup>്</sup>ധികരം സഗുണോപാസകൻമാർ.

അപുണ്യം നൻമ കൈയ<sup>ം</sup>വരുത്താത്ത പ്രവൃ ത്തിയുടെ ഫലം.

അപുനരാവൃത്തി പുനർജൻമമില്ലായ<sup>ം</sup>മ.

അപരോക്ഷജ<sup>്</sup>ഞാനം ഈശ്വരകാര്യങ്ങ**െ** സുവിശദം നേരിട്ടറിയുന്ന ജ്ഞാനം.

അപോദ്ധാരണം ജലത്തിൽനിന്നു യാതൊരു ഉപ [ഭവവും തട്ടാതെ ശരീരം ജലത്തിൽ സൂക്ഷിക്കൽ.

അപ്രതിബദ്ധജ്ഞാനലാഭം

പ്രതിബന°ധമൊന്നും കൂടാതെ ലഭിക്കുന്ന ജ°ഞാനം–ധ്യാനയോഗ ത്തിലാണു' ഇതു ചെന്നെത്തുന്ന തു'.

### അപ്രത്യക്ഷബാധ

തിരോഭാവബാധ. യോഗിയ്ക്കു പരമാത്മാവും, പരമാത്മാവിനു യോഗിയും അപ്രേത്യക്ഷരാകുന്നത ലല. ഇതാണു് അപ്രേത്യക്ഷബാധാരാ ഹിത്യം.

### അപ്രബോധം

അറിയപ്പെടാത്തതു°. ബ്രഹ്മ ജ°ഞാനം സിദ°ധിക്കുന്നതുയോഗി കഠംകുമാത്രമാകുന്നു. സാധാരണ ർക്കു° അതു അപ്രബോധമാണു°.

# അപ്രീതി

രജോഗുണോദ്ഭൂതമായതും പ്രീ തിജനകമല്ലാത്തതുമായ മനോഭാ വം. സത്വരജസ്തമോ ഗുണങ്ങളെ ജയിച്ച യോഗികഠംക്കുമാത്രമേ ഇതിനെ പരിപൂർണ്ണമായി അനുഭ വിച്ചറിയാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ. മറൊരുവനോട് ഒരാളിനുതോന്നു ന്ന സന്തോഷമില്ലായ്മ ഒരു നി സ്സാരമനോഭാവത്തെയാണു കാണിക്കുന്നതു്.

അബിന്ദു

സർവവ്യാപിയായ ബ്രഹ<sup>ം</sup>മം.

അംബു പഞ്ചഭൂതങ്ങളിൽ ഒന്നായജലത്തെ കണ്ഠദേശത തചത്തിൽ ധ്യാനം ചെ യ്തു ഉറപ്പ്ച്ചാൽ വാരുണീധാര ണയായി ഭവിക്കുന്നു. അയാഠംക്കു ജലഭയം ഒരിക്കലും ഉണ്ടാകുന്നതല്ലം

### അംഭസീധാരണം

അംബുതതചമായ കഴുത്തിൽ പ്രാ ണമാനസങ്ങളെ നിലനിറുത്തൽ.

### .അഭാവിതസ<sup>്</sup>മർത്തവ്യം

ഉണർന്നിരിക്കുമ്പോരം തോന്നു ന്നരൂപങ്ങരം. സ്വപ്നത്തിൽ കാ ന്നുന്ന രുപങ്ങളെ ആയവസരത്തിൽ സാക്ഷാൽ രൂപങ്ങളായിട്ടാണല്ലൊ തോന്നുക. ഉണർന്നിരിക്കുമ്പോരം ആകടെ ആ രൂപങ്ങരം രൂപങ്ങളല്ല എന്നു നമുക്കു് അറിയാം.

#### അഭാവം

സകല ഭാവനകളും നശിച്ചയോ ഗിക്കുമാത്രം അനുഭൂതിയിൽ വരു നനഭാവം. സ്വാനരഹിതമായ സു ഷുപ്തിയിലെ അവസ്ഥാസ്ഥി രത.

#### അഭിഭവം

സത്വരജസ്തമോ ഗുണങ്ങളിൽ ഒന്നിനുമറെറാന്നിൻമേലുള്ള ആധി പത്യം.

### അഭിനിവേശം

ചിത്തത്തിലുള്ള പഞ്ചക്യേശങ്ങളി ലൊന്നും ആണെന്നാണു യോഗി കളുടെ അഭിപ്രായം. വാസ്തവ ത്തിൽ ഒരു വസ്തുവിനോടൊ പ്ര സ്ഥാനത്തോടൊ അഭിപ്രായത്തോ ടോ തോന്നുന്ന താത്പര്യാധിക്യം മാത്രമാണിതും.

#### അഭിമാനം

ഒരാളിനു അയാളെപ്പററി തോന്നു

ന്ന മതിപ്പു<sup>ഴ</sup>.അഹംകാരം. സോഹം ചിന്താഭാവം.

### അഭ്യാസം

ചിത്തവൃത്തിനിരോധനാർത്ഥം ഈശചരാഭിമുഖമായി നടത്തുന്ന തീ (വപരിശ്രമങ്ങളുടെ സമാഹാരം.

### അഭ്യാസയോഗം

വായുവിനെ മൂലാധാരത്തിൽ നി ന്നു ഉയർത്തി സുഷുമ'നയിൽക്കൂ ടി സഹസ്രാരപത'മത്തിലേക്കു ന യിക്കുന്ന ഒരു യൗഗികപ്രക്രിയ.

## അഭ്യാസയോഗയുക<sup>ം</sup>തം

അഭ്യാസകൗശലത്തോടു് കൂടിയ തു്.ഈ അഭ്യാസം യൗഗികം ആയി രിക്കണമെന്നുണ്ടു്.

#### അമനസ്കം

ഇന്ദ്രിയവിഷയങ്ങളുടെ അഭാവം. യോഗികയ ഈ അവസ്ഥയിൽ മന സ്സിനെ പരമാത്മാവിലേക്കാ ണു നയിക്കുക. ഈ അമനസ്ക യോഗം അവരെ ജ്ഞാനാനന്ദത്തി ലേക്ക നയിക്കുന്നു. അമനസ്ക യോഗംതന്നെ സമാധി.

#### ംഥതവത്തേ

ജനനമരണങ്ങളിൽ നിന്നുള്ള വി മോചനാവസ്ഥ. ഇതുതന്നെ രാജ യോഗം. സഹജാവസ്ഥ, പൂർണ്ണ പദം, ജീവൻമുക്തി എന്നിങ്ങനെ പല പേരുകഠം അമരത്വത്തിനു

#### അമരൻ

സുദീർഘകാലം ജീവിച്ചിരിക്കു ന്നവൻ. ഒരിക്കലും മരണമില്ലാത്ത വൻ എന്ന ശബ്ദാർത്ഥത്തിനു ഇത്രമാത്രമേ വ്യാപ്തിയുള്ളൂ.

## അമരവാരുണി

നാക്കിനെ കപാലകുഹരത്തിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കുമ്പോരം, ശിരസ് സില്പെ സഹസ്രാരപത് മത്തിൽ നി ന്നു താഴോട്ടു ഒഴുകുന്ന അമൃതം ആണിതു്. ഉപ്പു്, എരി, പുളി, പാൽ, തേൻ, നൈയ് എന്നിവയുടെ സ്ഥാദു്ആണു് ഇതിനുള്ളതു്. രോഗവാർദ്ധക്യദുഃഖങ്ങളെ തടഞ്ഞു അഷ്ടൈശവര്യസിദ്ധി കൈ വരുത്തുന്നതാണു് അമരവാരുണി. ഇതിൻെ അഭ്യസനം പ്രാണായാമ സിദ്ധി വന്നിടുള്ളവർക്കാണു കഴിയുന്നതു്.

#### അമരി

മൂത്രം. ഒരു മൂക്കിൻദ്വാരത്തിൽ ക്കൂടി കടത്തി മറേറതിൽക്കൂടി ബ ഹിഷ്കരിക്കുന്ന പ്രക്രിയകെ ഞടു കണ്ഠത്തിനുമേൽ രോഗങ്ങളാ ന്നും ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

### അമരീപാനചികിൽസ

അവനവൻെറ മൂത്രം രാവിലെ അ വനവൻതന്നെ കുടിക്കുന്ന 20 ലക്ഷ ത്തോളം ജനങ്ങരം ഇൻഡൃയിലുണ്ടെ ന്നാണു Auto urine Thrapy യു ടെ കർത്താവു്ആയ ആചാര്യജഗദീ ഷ് പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുള്ളതു്. ആ യുരാരോഗ്യ വർദ്ധനയ്ക്കു ഈ മൂത്രപാനം (പയോജകീഭവിക്കുന്ന താണെന്നു യോഗതതേപാപനിഷ ത്തിലും **ഹായോഗ**പ്രദീപികയി ലും കാണുന്നുണ്ടു°. അതിനാൽ പുരാതന മഹർഷിമാർ മൂത്രപഠന ചികിൽസാമാഹാത്മ്യം ഗ്രഹിച്ചി രുന്നു എന്നു മനസ്സിലാക്കാം.

രാവിലെ എഴുന്നേററ ഉടൻ ഒഴിക്കു ന്ന മൂതത്ത്രിൻെറ ആദ്യഭാഗവും അ വസാനഭാഗവും കളഞ്ഞിട്ടാണു കു ടിക്കേണ്ടതും. ഇങ്ങനെ കുടിക്കുക യും,ദേഹത്തു മൂത്രം തേയ<sup>ം</sup>ച്ചുപി ടിപ്പിക്കയും ചെയ്തുകൊണ്ടിരി ന്നാൽ ആയുസ്സും ആരോഗ്യവും വർദ്ധിക്കും. ആട്ടിൻമൂത്രം പശു വിൻമൂത്രം എന്നിവയുടെ ഔഷധ വീര്യത്തെക്കുറിച്ചു ആയുർവേദാ ചാര്യൻമാർ ഉദ്ഘോഷിച്ചിട്ടുണ്ടു", ക്ഷയരോഗി തൻെറമുറിയിൽ ഒരു ആട്ടിനെ കെട്ടി സൂക്ഷിക്കണം. അ തിൻെറ്റ് മലമൂത്രഗന്ധം ശ്വസി ച്ചും പാൽകുടിച്ചും അതിനെ ത ടവിയും ജീവിതം നയിച്ചാൽ ക്ഷയ രോഗം നാലഞ്ചുമാസം കൊണ്ടു° ശ മിക്കുന്നതായിരിക്കും. ആ മൃഗത്തി ൻെറ സസ്യാഹാരതത<sup>്</sup>പരതയായി

#### അമരോലി

വജോലിയുടെ ഒരു ഭാഗമാ ണിതും. അമരി എന്നാൽ മൂത്രം. സ്വന്തം മൂത്രം കുടിച്ചും ആരോഗ്യ ശക്തികഠം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്ന ഒരു അനുഷ്ഠാനമാണിതും. നസ്യം ചെയ്യണം. ദേഹത്തു തേയ്ക്കുക യും വേണം. പശുവിൻചാണകം ദഹിപ്പിച്ചുകിട്ടുന്ന ഭസ്മം ദേഹം ആസകലം പൂശണം. തലയിലും തേയ്ക്കാം. ദിവ്യദ്യഷ്ടി ഉണ്ടാ കാൻ ഇതു ഒരു മാർഗ്ഗമാക്കു ന്നു സ്ത്രീകഠക്കും ഇതു ആകാം. അവർക്കും വജ്റോലി അഭ്യസി

കായസിദ്ധിലഭിച്ചിട്ടില്ലാത്ത വർക്കു അമരോലിനിഷിദ്ധമാ കുന്നു. എന്നാൽ സാധാരണക്കാർ കും ആയുരാരോഗ്യ വർദ്ധനയ് ക്ക° രാവിലെ സ്വന്തംമൂ(തം കുടി ക്കാം.

ഇൻഡ്യൻ പ്രധാനമന്ത്രിയായിരു ന്ന മൊറാർജിദേശായി രാവിലെ സ്വന്തം മൂത്രം കുടിച്ച് 85--ാം വ യസ്സിലും ആരോഗ്യവാനായി രിക്കുന്നതു ലോകപ്രസിദ്ധമാകു ന്നു. ഇൻഡ്യയിൽ അരക്കോടിയി ലധികം ജനങ്ങഠം അമരീപാനം നട വർദ്ധിപ്പിച്ചു ആരോഗ്യം കൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ടു്. ആയുരാ രോഗ്യവർദ°ധനകയക്കു ശിവാം ബുപാനം ഉത്തമമാണെന്നുഹായോ ഗ പ്രദീപികയും യോഗതതേചാ പനിഷത്തും ഉദ°ഘോഷിച്ചിട്ടു ണ്ട്. പശുവിൻ മൂത്രവും ആടിൻ മൂ (തവും'ഔഷധമായി ആയുർവേദ വൈദ്യൻമാർഅംഗീകരിച്ചിട്ടുണ്ട്.

### അമാത്ര

ബ്രഹ്മം.

## അമാദൃഷ്ടി

താരകലക്ഷ്യം ദർശിക്കുന്ന ദൃ ഷ്ടി. കണ്ണടച്ചിട്ടാണു് താരകല ക്ഷൃത്തിലെത്തുക.

#### അമാവാസി

കണ്ണടച്ചുകൊണ്ടുള്ള ധ്യാനം. ഇ ഡാപിംഗലകഠംകുമദ്ധ്യേ പ്രോ ണൻ പ്രവേശിക്കുമ്പോഠം യോഗി കഠംകു ഉണ്ടാകുന്ന അനുഭൂതി.

#### അമിതാഹാരം

യോഗാഭ്യാസംചെയ്യുന്നവർ അൽ പാഹാരംവീതം ഒരു ദിവസം ഏഴെ ട്ടുതവണ കഴിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഏ തവസരത്തിലും യോഗാസനങ്ങഠം, ശ്വസനക്രീയകരം, പ്രാണായാമം എന്നിവ അനുഷ്ഠിക്കത്തക്കവിധം വയറിനു വൈഷമുമുണ്ടാക്കാത്ത വിധം അൽപാഹാരം കഴിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കേണ്ടതാണു്. ധാരണാഭ്യാ സം മുതൽ ആഹാരം കുറഞ്ഞു് അ സംപ്രജ്ഞാത സമാധിയിൽ ആ ഹാരം അശേഷം വേണ്ടിവരുന്നത

# അമൂർത്തിതാരകം

മനസ°സ°കൊണ്ടുമാത്രം അറി യുന്നതും അരൂപവുമായ ബേ ഹ°മം.

### ംപതതുമാ

ഉരുക്കിയ സ്വർണ്ണത്തിൻെ വർ ണ്ണത്തിൽ ശിരസ്സിനു് 12 അം ഗുലം ഉയരെ കാണുന്ന പ്രകാശം: യോഗികളുടെ തലയ്ക്കുചുററു മായി ഈ പ്രകാശം ഉണ്ടായിരി ക്കും. ശ്രീബുദ്ധൻ തുടങ്ങിയവ രുടെ പടങ്ങളിൽ ഇത്തരം പ്രകാശം കൂടികാണാവുന്നതാണു്.

## അമുതം

ശിരസ്സിൽ നിന്നു താഴോട്ടു ഒഴുകുന്ന ഈ അമൃതം പൊക്കിളി ലെ സൂര്യനാഡി ഭക്ഷിച്ചുകളയു ന്നതുകൊണ്ടാണു് മനുഷ്യർ മരി ച്ചുപോകുന്നതു്. യോഗി ഈ അ മൃതത്തെ ഭക്ഷിക്കുന്നതിനാൽ അ ദ്ദേഹം മരിക്കാതിരിക്കുന്നു.

# അമരാദപ്ളാവനരം

രാജയോഗിയുടെ ശിരസ്സിൽ നിന്നു കാൽ നഖംവരെ അമൃതം ഒ ഴുകുന്നതോടെ ,അയാളുടെ ശരീരം ലഘുവും അതിശക്തിമത്തും മ നോഹരവും ആയി ഭവികുന്നു.

# അമൃതസ്ഥാനം

ഭൂമദ്ധ്യം ഇതാണു് ബ്രഹ്മ സ്ഥാനം. സമാധിയിൽ ആനന്ദം അനുഭവിപ്പിക്കുന്നസ്ഥാനമാണി തും.

### അയമാത്മാ ബ്രഹ്മഃ

''ഈ ആത്മാവു ബ്രഹ്മമാകു ന്നു.'' എന്നു സർവദാ മനനംചെ യ്തുകൊണ്ടിരുന്നാൽ മോക്ഷമാ യി. മഹാവാക്യ ചതുഷ്ടയത്തി ലെ 4ാം വാക്യമാണിതു്. 1) അ ഹംബ്രഹ്മാസ്മി 2) തത്വമസി 3) അയമാത്മാ ബ്രഹ്മ 4) പ്ര ജ്ഞാനം ബ്രഹ്മ എന്നിവയാണു് മഹാവാക്യചതുഷ്ടയം.

# അയുക<sup>്</sup>തൻ

ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ വശപ്പെത്തിയിട്ടി ലാത്തവൻ—മൂഢൻ.

# അയുക്ത(പാണായാമം

ശരീരലാഘവശക്തികഠംക്കു്അ നുസരിച്ചല്ലാതെ, അശാസ്ത്രീയ മായിനടത്തുന്ന പ്രോണായാമം. ഇ തുരോഗമരണങ്ങഠംകു് കാരണമാ യി ഭവിക്കും

# അരുന്ധതി

കുണ്ഡലിനി

#### അലിംഗം

അരൂപവും അവ്യക്തവും അ ഗ്രാഹ്യവും ആയതും.

## അലംബുഷ

ദശനാഡികളിചൊന്നു് പായു മൂലത്തിലാണു് ഇതിൻെറ സ്ഥാ നം.

#### അവകാശം

പഞ്ചതൻമാത്രകളെ ഉത്തേജിപ്പി കുന്നതും.

#### അവതാരം

ടൈവം ഭൂലോകവാസീകളായ മനുഷ്യരെ രക്ഷിക്കാനായി ഒൻപ തു തവണ ഭൂമിയിൽ വന്നിട്ടുണ്ടെ ന്നാണു" ഹിന്ദു പുരാണങ്ങഠം ഘോ ഷിക്കുന്നതു".

മൽസ്യ, കൂർമ്മ, വരാഹശ<sup>്</sup>ച, നാരസിംഹസ്യ, വാമന:

രാമൗ, രാമശ്ച, രാമശ്ച, കൃഷ്ണ, ഖഡ്ഗി ജനാർദ്ദനഃ

ഖഡ്ഗിയുടെ അവതാരം വരാ നിരിക്കുന്നതേയുള്ളൂ. ഹിന്ദുക്കളെ ല്ലാവരും ശ്രീരാമനേയും ശ്രീകൃ ഷ്ണനേയും അവതാരങ്ങളായി പ രിഗണിച്ചു ആരാധിക്കുന്നു.

ദൈവത്തിൻറ ഒരേ ഒരു പുത്ര നായി ക്രിസ്തു അവതരിച്ചു എ ന്നു ക്രിസ്ത്യാനികളും, ദൈവ ദൂതനായ ഗബ്രിയേൽ മഹമ്മദ്ന ബിയുടെ ചെവിയിൽ ഖുർ ആൻ പറഞ്ഞുകൊടുത്തു എന്നു് മുസ്സീ ങ്ങളും വിശ്വസിച്ചുപോരുന്നു

# അവധൂതൻ

സർവകർമ്മ പരിത്യാഗിയായ സ ന്യാസിക്കു തുല്യൻ. മിക്ക അവധൂ തൻമാരും സന്യാസജീവിതം നയി കുന്ന സഞ്ചാരികളാണ്. എന്നാൽ ഇവരിൽ പലരും മന്ത്രോപദേശം, യജ്ഞം ഭക്തിമാർഗോപദേശം ഇ ത്യാദികളിൽ ഏർപ്പെട്ടിരിക്കും. ഇ വർ മിക്കവാറും നഗ്നരൂപികളും പുരാണോപനിഷദാദിപ്രചാരകൻ മാരും ആയിരിക്കും.

#### അവനി

മന്ത്രജപ സമന്ധിതമുള്ള പൂരക കുംഭക രേചകാഭ്യാസങ്ങരം വായു വിനേയോ ചന്ദ്രനേയോ യോഗി യ°ക്കു° ധ്യാനിക്കയുമാവാം.

#### അവയവം

അംഗം. പരമാണുവിൻെറ അവ യവങ്ങ**ം** ആണ<sup>ം</sup> തൻമാത്രക**ം**.

# അവശ്യജ്ഞേയം

നിർബന്ധമായി അറിഞ്ഞിരി ക്കേണ്ടതു്. ആത്മജ്ഞാനമാണി തു് മോക്ഷേശ്ചുക്കാക്കു്.

### അവസ്ഥ

ജാഗ്രത്, സാപ്നം, സുഷു പ്തി, തുരീയം എന്നീ നാലു് ആ ണു് മനുഷ്യജീവിതാവസ്ഥകരം.

2, ആരംഭം, ഘടം, പരിചയം, നിഷ്പത്തി എന്നിവ നാലും യോ ഗാഭ്യാസത്തിലെ അഭിവൃദ്ധിയെ കുറിക്കുന്ന നാലു അവസ്ഥകളാ കുന്നു.

### അവസ°ഥാത്രയം

ജാഗത്, സാപ്നം സുഷു പ്തഎന്നീ മൂന്നിൽ യോഗിചി ത്തം വസിക്കില്ല അതിൻെറ സ്ഥി തിതുരിയത്തിൽ മാത്രമാകുന്നു. രാജയോഗികയ അവസ്ഥാത്രയര ഹിതരാകുന്നു.

#### അവസ്ഥാഭേദം

ആരംഭം, ഘടം, പരിചയം, നാഷ്പത്തി എന്നിങ്ങനെയുള്ള നാലുനിരോധനാവസ്ഥകളുടെ വ കഭേദങ്ങഠം. അവസ്ഥാചതുഷ്ട യും എന്നതാണ് ഇതിനുയോഗശാ സ്ത്ര പസിദ്ധമായ പദം

## അവികൃതി

രൂപമില്ലാത്തതും.

## അവിഘാതം

ഏതിലും ലഭിക്കുന്ന വിജയം.

## അവിദ്യ

ക്രേശത്തിൻെ അമ്മ. രാഗദേചഷാ ഭിനിവേശങ്ങളുടെ ഉദ്ഭവസ്ഥാ നംഅവിദ്യ ആകുന്നു.

## അവിപര്യയം

അബദ്ധങ്ങളിൽനിന്നുള്ള മോ ചനം. വിവേക പ്രാപ്തി.

### അവിഭക്തവിഭക്തം

വിഭജിക്കാൻ പാടില്ലാത്ത ബ്രഹ്മത്തിലെ വിഭക്താവസ്ഥ-പ്രപഞ്ചാവസ്ഥ. ഇതുതന്നെ ഏക ത്വത്തിലെ അനേകത്വം.

### അവിരതി

ഒൻപതു അന്തരായങ്ങളിലൊന്നു". ചിത്തവൃത്തി നിരോധനത്തിനു വേണ്ടുന്ന വൈരാഗൃത്തിൻെറ വി ലോപം

# അവിശുദ<sup>്</sup>ധി

തപശ്ചരികോണ്ടു സിദ്ധി കേങങകായിക മാനസിക ശുദ്ധി കളുടെ അഭാവം. ഉള്ളടത്തോളം കാ ലം പ്രാണയാമത്തിൽപുരോഗതി സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല.

## അവ്യക്തം

പ്രകാശിക്കാത്തതും സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മ പ്രകൃതി. ഇതുതനെ അന്യാകൃതം മാകയും ഇതുതന്നെ. അവ്യക<sup>ം</sup>ത മൂർത്തി

സർവേശ്വരൻ. ഈശ്വരൻ എന്താ ണെന്നു ആർക്കും അറിഞ്ഞുകൂടാ അതിനാൽ യോഗികളായുള്ളവർ ഈശ്വരത്വത്തിൽ ലയിക്കുകയാണു ചെയ്യുന്നതും.

അവ്യക്ത സാക്ഷാൽക്കാരം അവ്യക്തമായിരിക്കുന്ന ബ്ര ഹ്മത്തെ അനുഭവിച്ചറിയൽ.

അവൃക്താസക്ത ചേതസ്ഥി നിർഗുണബ്രഹ°മത്തിൽ ആസ ക്തചിത്തൻ.

അവൃയപദം ബ്രഹ്മപദം.

## അവ്യാപി

എല്ലായിടവും വ്യാപിച്ചിരിക്കാ അതു°.

#### അശക്തി

പ്രത്യയസർഗ്ഗം 56 എണ്ണമു ഞ്ജു്. ഇവയിൽ 28 എണ്ണം അശ ക്തി ആകുന്നു. ഇവയിൽ 11 എ ണ്ണം ഇന്ദ്രിയവധവും 17 എണ്ണം ബുദ്ധിവധവും നടത്തുന്നവയാ ണ്. ഒന്നിനെക്കുറിച്ചു ശാസ്ത്രീ യജ്ഞാാനമോ വിശ്വാസമോ ഇല്ലാ അപ്പോയ ഉണ്ടാകുന്നമാനസികാവ സ്ഥയാണിതു്.

അശാസ് (തവിഹിതം ശാസ് (തവിരുദ്ധം

അശു**ക**്ളകൃഷ**്**ണം

നൻമയോ തിൻമയോ പ്രഭാനം ചെയ്യാത്ത പ്രവൃത്തികരം, യോഗി കരംക്കു മാത്രം ഇവ സാദ്ധ്യം ആ കുന്നു.

# അശുദ്ധി

മനസ്സിൻെ അശുദ്ധഭാവം. ആശാബന്ധമുള്ളതാകയാൽയോഗ ത്തിനുവിരുദ്ധം. ക്ലേശത്തിൽനി നു ഉദ്ഭൂതമാണിതു്. തപസ് സ്, സ്വാദ്ധ്യായം, ഈശ്വരപ്രണി ധാനം എന്നിവയാണു് ക്ലേശവിനാ ശം വരുത്തി യോഗിമാരെ സമാധി യിലേകുനയിക്കുന്നതു്.

## അശുഭം

പാപം; ജനനമരണ രൂപമായ ജീ വിതം.

## അശുന്യം

അഭാവം ബ്രഹ്മത്തിൻെറ അവ സ്ഥ. അതു ശൂന്യംപോലെ അശു നൃവുമാകുന്നു. ബ്രഹ്മത്തിനു അപ്പുറത്തായി യാതൊന്നും ഇല്ല ല്ലോ. വല്പതുമുണ്ടെങ്കിൽ അവയെ ലാം ശൂന്യം തന്നെ.

#### അംശം

മനുഷ്യശരീരം മണ്ണ°, അഗ്നി, ജലം, വായു, ആകാശം എന്നിവ യാൽ നിർമ്മിതമാകുന്നു. ഇവ ഓ രോന്നും ശരീരത്തിന്റെ അംശം ആ കുന്നു. ആകാശം ശരീരാംശമാകു ന്നില്ല എന്നു വരുകിലും, ആകാശ ത്തിലാണു് ശരീരം സ്ഥിതി ചെ യ്യുന്നതു്. ആകാശമില്ലെങ്കിൽ ശരീ രാംശവുമില്ല. സകല രൂപങ്ങളും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു് ആകാശ

# അശ്രദ<sup>്</sup>ദധാനൻ

ശ്രദ്ദധാനൻ (വിശ്വാസരഹി തൻ) അല്ലാത്തവൻ. ംവെയത

ശുദ<sup>്</sup>ധബ്രഹ്മം

#### ഭ്രത്ത

12 നാഡികളിൽ പ്രാണസചരൂപ ത്തിൽ സ<sup>ം</sup>ഥിതി ചെയ്യുന്ന ദേവത.

# അശചിനിമുദ്ര

ഗുദത്തിലുള്ള നാഡീസമൂഹ ങ്ങള മേൽപ്പോട്ടു വലിക്കുകയും താഴത്തേക്കു എത്തിക്കുകയും ചെ യ്യുക. മൂത്രത്തിൽക്കൂടി ശുക്ളം പോകുന്നതിനേയും സാപ്നസ് ഖലനത്തെയും തടുക്കുകയാണു് പ്രയോജനം. മലബന്ധവിനാശനം വരുത്തും പ്രാണായാമികഠംക്കേ ഇ തു സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

## അഷ്ടദളപത്മം

ഹൃദയത്തിലെ ധ്യാനസ്ഥാനം. എട്ടുദളങ്ങളുള്ള പത്മത്തോടാണ് ഇതിനു സാദൃശ്യം. ഇവിടെയാ ണു് ജീവാത്മാവിൻെറ സ്ഥാനം.

# അഷ്ടപ്രകൃതിക∞

പഞ്ചതൻമാത്രകഠം, അഹംകാരം, മഹത്തത്വം, പ്രകൃതി എന്നീ എ ടു് എണ്ണം,

# അഷ്ടവസുക്കഠം

ആപൻ, ധ്രുവൻ, സോമൻ, അ ഭ°ധാരൻ, അനിലൻ, പ്രത്യൂഷൻ, അനലൻ, പ്രഭാസൻ ഇങ്ങനെ 8 പേർ.

അഷ<sup>്</sup>ടവിധഗുരുക്കൻമാർ എടുവിധമുണ്ട<sup>ം</sup>.

- 1 ബോധകഗുരു.
- 2 കാമ്യഗുരു.
- 3 വേദകഗുരു.

- 4 നിഷിദ്ധഗുരു.
- 5 വാചകഗുരു
- 6 സൂചകഗുരു.
- 7 കാരണഗുരു.
- 8 വിഹിതഗുരു.

ഇവരിൽ പ്രപഞ്ചത്തിനും ഈശ്വ രനും തമ്മിലുള്ള ബന്ധത്തെ അ നുഭൂതിയിലെത്തിക്കുന്ന കാരണ ഗുരുവും, ശിഷ്യന്റെ സകല സന്ദേ ഹങ്ങളേയും ഉൻമൂലനംചെയ്യുന്ന വിഹിതഗുരുവും വിശിഷ്ടൻമാ രാകുന്നു.

## അഷ്ടാംഗയോഗം

യമം, നിയമം, ആസനം, പ്രോണാ യാമം, പ്രത്യാഹാരം, ധാരണ, ധ്യാ നം, സമാധി എന്നിവ അടങ്ങിയ യോഗം. ഒരുവൻ രാജയോഗി യിത്തീരുന്നതിനു ഈ സചാധീനമാക്കുകതന്നെവേണം . രോ ഗമുക്തി, ദീർഘായൂർയോഗം എ ന്നിവ അനുഭവ സിദ്ധമാകും. ഗു രുസാന്നിദ്ധ്യത്തിൽ പത്തുവർഷം വേണം ഒരു സാധാരണന് അഷ്ടാം െയോഗാഭ്യസനം പൂർത്തിയാക്കു് പൂർത്തിയാക്കിയാൽ യോഗിയായി അമരനായി ക്കും.

## അഷ്<sup>ട</sup>ാവക്രാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം അകററി തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചിട്ടു രണ്ടു കാലുകളും വല തുകൈയുടെ ഇരുവശങ്ങളിൽക്കൂ ടി വലത്തോട്ടുനീട്ടണം. ഇവയിൽ ഒരു കാൽ കക്ഷത്തിലും മറേറകാൽ ഭൂജത്തിനുമേൽ വശത്തും ആയിട്ടാണു നീട്ടേണ്ടതും. കൈമുട്ടുകഠം പകുതിയോളം മടങ്ങിയിരിക്കും.

കൈകയക്കു ശക്തി വർദ്ധി

പ്പിക്കും. ഉദരത്തിന് കട്ടികുറ: ഞ്ഞും, അയഞ്ഞും സ°ഥിതിചെ യ്വും.

## അഷംഭാശാവിഷയങ്ങ∞

ആശാവിഷയങ്ങ**ം** എട്ടുവിധം മദ്യം, മാംസം, തേൻ, തൈലം, താംബൂലം, ഔഷധം, സ്ത്രീ, ധനം എന്നിവയാണ് ആശാവിഷ യങ്ങളായ എട്ടു് എണ്ണം.

### അഷ°ടൈശചരൃങ്ങ≎

ഐശവ്യം വരുത്തുന്ന എട്ടുത രം അവസ്ഥാവിശേഷങ്ങഠം—അ ണിമ, മഹിമ, ലഘിമ, ഗരിമ, ഈ ശിത്വം, വശിത്വം, പോപ്തി, പോകാശ്യം അത്തു പേരിനോടൊ ത്തുഅവയുടെ വിവരണം കാണാം. രാജയോഗി ആയിരുന്ന ഹനുമാ ഒൻറ രാമായണത്തിലുള്ള പ്രവർത്ത നങ്ങഠം ഗ്രഹിച്ചാൽ ഇവ സുഗൃ ഹീതമാകും അഷ്ടാംഗയോഗ ത്തിൽ6ാമത്തേതായ ധാരണാഭ്യാസം കഴിഞ്ഞിട്ടുള്ളവർക്കു അഷ്ടൈം ശവ്യ സിദ്ധിയുണ്ടാകുന്നതാ

അഷ്ടൈശചര്യ സിദ്ധിയിൽ അഭിമാനം തോന്നിയാൽ ആ മാന സികഭാവം നിത്യാനന്ദ (മോക്ഷം) തതിനു° പ്രതിബന്ധകമായി ഭ വിക്കുന്നതാണു°.

## അസക<sup>്</sup>തൻ

സംഗരഹിതൻ. ഫലേച<sup>്</sup>ഛാര ഹിത കർമ്മങ്ങ**െ** ചെയ്യുന്നവൻ സം ഗരഹിതനായിരിക്കും

### അസത്

എന്നെന്നും നിലനിൽക്കാത്ത തു<sup>ം</sup>. (പപഞ്ചം

## അസന്യസ്തസങ്കൽപൻ

സങ്കൽപങ്ങളെ ഉപേക്ഷിക്കാത്ത വൻ. എല്ലാസങ്കൽപങ്ങളേയും ഉ പേക്ഷിച്ച ജ്ഞാനി ആണ് മഹോ ന്നതമനസ്കൻ.

### അസിദ്ധാവസ്ഥ

ജീവാത്മാപരമാത്<sup>ര</sup>മാക്കളുടെ സംയോഗം ജീവിതകാലത്തു് ല ഭിക്കാതിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ.

## അസംഗശസ്ത്രം

വിഷയ വിരക്തിയാക്കുന്ന ആ യുധം--സംസാര വൃക്ഷത്തെ മുറി ച്ചു തള്ളാനുള്ള കോടാലിയാണു് വിഷയ വൈരാഗ്യം.

## അസം(പജ്ഞാതസമാധി

രാജയോഗാവസ്ഥ. അനവധി വർഷങ്ങരം ബോധാതീതാവസ്ഥ ഇരിക്കാറുണ്ടു് രാജയോഗി കരം. ഇവർക്കുമാ(തമേ ഇതു അ നുഭൂതിയിൽ വരുകയുള്ളൂ. ഞ്ഞും മഴയും വെയിലും ഏററു കൊണ്ടു°, ശ്വാസോച<sup>ം</sup>ഛാസര ഹിതരായി രക്തസഞ്ചാര ശൂന്യ രായി, വികാരവിചാരാതീതരായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ഇത്തരം യോഗികളെ ഹിമാലയസാനുക്കളി ലേ കാണാൻ സാധിക്കുന്നുള്ളൂ. ആരംസഞ്ചാരമുള്ളെടത്തു വസിക്കു നന യോഗികയംക് ഈ സമാധി അ നുഭൂതിയിൽ വരുന്നതേയല്ല.

#### അസംപ്രമോഷം

ഓർമ്മിക്കൽ ഇതൊരു ചിത്തവൃ ത്തിയാകുന്നു.

അസംമൂഢൻ - സംമൂഢനല്ലാത്തവൻ–പരമാർത<sup>ം</sup>– ഥജ്ഞാനി

#### അസംമോഹം

വിവേകം

### അസംസർഗ<sup>്</sup>ഗം

അന്യരോടു സംസർഗ്ഗം ചെയ്യാ തിരിക്കൽ. യോഗാഭ്യാസപുരോഗ തിയ്ക്കു് ഇതു് അത്യാവശ്യമാകു ന്നു.

#### ംവെന്നത

ശുദ<sup>ം</sup>ധബ്രഹ്മം. ഒരു സ്വരമായ ഓം ൻെറ മാനസികോച്ചാരണത്തോ ടെ പ്രാണായാമം അഭ്യസിക്കുന്ന യോഗിയ്ക്കുമാത്രം അസ്വരബ്ര ഹ്മാനന്ദം ഉണ്ടാകും.

## അ**സ്ത**ന്ദ്രി

ഉണർന്നിരിക്കൽ. ഉറങ്ങുമ്പോഴോ മോഹാലസ്യപ്പെട്ടിരിക്കുമ്പോഴോ ദൈവബോധം ഉണ്ടായിരിക്കുന്നത ല്ലലെം

### അസ<sup>ം</sup>തേയം

കള്ളം ചെയ്യുകയോ പറയുകയോ ചെയ്യാതിരിക്കൽ.

അഹിംസാസത്യമസ്തേയം, ബ്രഹ്മ ചര്യമപരിഗ്രഹം എന്നീ അ ഞ്ചുയമങ്ങളിലൊന്നും. യോഗാഭ്യാ സത്തിൻെ പ്രാരംഭത്തിൽ അനു ഷ്ഠിച്ചു സ്വാധീനമാക്കേണ്ട ഒന്നാണിതും.

# അസ°ഫുരണം

ചലനലേശമില്ലായ°മ. കക്ഷമോ ജനനേന്ദ്രിയ സമീപമോ ചലനമി ലാതെ മരവിച്ചുപോയാൽ ഏവർ ക്കും മരണസാമീപ്യം സുനിശ്ചി മാകുന്നു. ശരീരത്തിലെ ഓരോ അം ശാംശഭാഗവും സർവദാ ചലിച്ചു കൊണ്ടേയിരിക്കുകയുള്ളു. ജീവി തം ചലനാത്മകമാകുന്നു.

### അസ<sup>്</sup>മിത

പഞ്ചക്രേശങ്ളിലൊന്നു്. ചിത്ത വൃത്തികഠം ഉദ്ഭവിക്കുന്നതു പല പ്രോഴും അസ്മിതയിൽ നിന്നാ കുന്നു.

# അസ്മിതാനുഗത സംപ്ര ജ്ഞാതയോഗം

ഞാൻ സുഖി, ഞാൻ ദുഃഖിഎ ന്നീ ഭാവങ്ങയക്കു് അതീതനായി ഞാൻ ആത്മാവു് ആകുന്നു എന്ന ജ്ഞാനത്തിൻെറ അനുഭൂതിയിലെ ബോധാതീതവസ്ഥയിൽ ഇരുന്നു പോകുന്ന സ്ഥിതിവിശേഷമാ ണിതു്.

## അഹംകർത്തൃതചാഭിമാനം

ഞാൻ കർത്താവു്ആണു് എന്നു് അഭിമാനിക്കൽ. ഇതൊരു മിഥ്യാഭി മാനമാകുന്നു. സകലത്തിൻറയും കർത്താവു് യഥാർത്ഥത്തിൽ ദൈ വംആണല്ലൊ.

#### അഹിംസകൻ

അഹിംസാപരിപാലനതത്പരൻ.

#### അഹംകാരം

ഞാനെന്നഭാവം. ഞാൻ സർവഥാ വലിയവനാണു സകലരും ഞാൻ ആണു എന്ന ഉത്കൃഷ്ടചിന്ത. എഴുത്തച്ഛൻ ഹരിനാമകീർത്ത നത്തിൽ ഇങ്ങനെ പാടിയിരിക്കു ന്നു:--

ആനന്ദചിൻമയ ഹരേ, ഗോപി കാരമണാ ഞാനെന്നഭാവമതുതോന്നാ യ°കവേണമിഹ തോന്നുന്നതാകിലഖിലം ഞാനിതെന്നവഴി തോന്നേണമേ വരദ, നാരായണായനമ:

ഞാനെന്നഭാവത്തിന്റെ ദൃഷ്ട വും ശിഷ്ടവും ആയ രണ്ടുവശങ്ങ ളേയും ഇവിടെ വിശദമായി കാ ണിച്ചിരിക്കുന്നു.

ഞാൻ മഹാപുരുഷൻ മററുള്ളവ രെല്ലാം നിസ°സാരൻമാർ എന്നു° തോന്നുന്ന അഹംകാരം ഒരുതരം നീ ചമായ ദുരഹംകാരമാകുന്നു.

അഹംകാരവിമൂ ഢാത്രമാ ദുരഹംകാരംകൊണ്ട് വിമൂഢനാ യി വർത്തിക്കുന്നവൻ.

## അഹംകൃതി

ജീവനെ പരമാത<sup>ം</sup>മാവിലേക്കു നയിക്കുന്ന സ്ഫൂർത്തി.

# അഹംബ്രഹ്മാസ്മി

ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു. എ ഒൻറ ആത്മാവ് നശ്ചരമല്ല എന്ന തിനുപുറമേ ഞാൻ ദൈവം ത ന്നെയാകുന്നു എന്ന വിശ്ചാസ ത്തിൽ ഉറച്ചു സ്ഥിതിചെയ്യാൻ യോഗികഠംക്കേ സാദ്ധ്യമാകയു ള്ളു. ഇതു മഹാവാക്യ ചതുഷ്ട യത്തിൽ ആദ്യത്തേതാകുന്നു.

#### അഹിംസ

മനസാ വാചാ കർമ്മണായാതൊ രു ജീവിയേയും ഉപദ്രവിക്കാതി രിക്കൽ മനസ്സിനെ അടക്കം ചെ യ്യാനുള്ള അഹിംസാസത്യമസ്തേ യം,ബേഹ്ചര്യം അപരിഗ്രഹം എ ന്നീപഞ്ചയമങ്ങളിൽആദ്യത്തേതു്. വേദാന്ത്തിലും രാജയോഗത്തിലും രാജയോഗത്തിലും സിദ്ധിലഭിക്കൻ അഹിംസാപരിപാലനം അനുപേക്ഷണീയമാ കുന്നു. സാർവത്രികമായി അഹിം സ രാഷ്ട്രീയകാര്യങ്ങളിൽ പ്രയോഗിച്ചു വിജയം കൈയ്വരിച്ച മഹാപുരുഷനാണു് മഹാത്മാ ഗാന്ധി.

### അഹിംസാപരമോധർമ്മഃ

അഹിംസപരമമായ ധർമ്മമാകു ന്നു. ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻ അ ഹിംസയെ പരമധർമ്മമായി ഗണി ച്ചിരുന്നില്ല. തന്നെയോ മററു പല രേയുമോ ഹിംസിക്കുന്നവരെ ആ ത്മരക്ഷയ്ക്കും ലോകരക്ഷയ്ക്കും വേണ്ടി ഹിംസിക്കാം കൊല്ലാം എ ന്നുവരെ വിശ്വസിച്ചു അദ്ദേഹം അനുഷ്ഠാനപദ്ധതിയിൽ സർവ ദാ നടപ്പാക്കിയിരുന്നു. എന്നാൽ മ ഹാത്മാഗാന്ധിയാകട്ടെ അഹിം സയെസാർവ്യതികമായി അംഗീക രിച്ചിരുന്നു.

# അഹോരാ(തവിത്തുക**∞**

പകലും രാത്രിയും അറിയുന്ന വർ. ആയിരം യുഗമാണു് ഒരു പ കൽ. അതുപോലെ ആയിരം യുഗ മുള്ളതാണു് ഒരു രാത്രി. ഇതു ബ്ര ഹ്മാവിനുള്ളതാകുന്നു. അനന്ത മായ കാലത്തിൻെറ മഹിമ അറിയു ന്ന ആയം സകലത്തിൻെറയും അ സ്ഥിരതമനസ്സിലാക്കി സ്ഥി രമായുള്ള ബ്രഹ്മത്തേ അറിയുന്ന വനായിഭവിക്കും.

#### ത്തക്ഷരം

നാശമില്ലാത്തതു"  $\equiv$  ബ്രഹ്മം. ഏകാക്ഷരസംയുക"തമായതു"-ഓം

# അക്ഷരബ്രഹ°മയോഗം

നാശമില്ലാത്ത ബ്രഹ്മത്തെക്കുറി ച്ചുള്ള ജ്ഞാനം. യോഗത്തിൽ എ ത്തുന്നതു എങ്ങനെയെന്നു പ്രതി പാദിക്കുന്ന ഗീ മയിലെ എട്ടാമ ദ്ധ്യായം.ഇതിൽ 28ശ്രോകമുണ്ടു്.

#### അക്ഷരലക്ഷം

മന്ത്രജപ ഫലപോപ്തിക്കു ഉപ കരിക്കുന്ന ഒരു സമ്പ്രദായമാണു<sup>ം</sup> അക്ഷരലക്ഷജപം. നമശ°ശിവായ മ ന്ത്രത്തിൽ 5 അക്ഷരമാണല്ലൊ ഉള്ള തു്. ഇതു് ഓം ചേർത്തു ''ഓം ന മശ°ശിവായൗ എന്നു 5 ലക്ഷംതവ ണ ജപിച്ചാൽ മന്ത്രസിദ്ധി ലഭി (ബഹ്മചര്യാനുഷ്ഠാനം ഉണ്ടായിരിക്കയും വേണം. ദിനം പ്രതി രാവിലെയും വൈകുന്നേര ത്തുംആയി 2000 തവണ ജപിക്കു ന്നപക്ഷം 250 ദിനംകൊണ്ട<sub>്</sub>്പൂർ ത്തിയാക്കാം ഇത്രയുംകാലം വേതാ നുഷ<sup>്</sup>ഠാനത്തിനു ശേഷി ഇല്ലാത്ത വർ 4000 തവണവീതം 125 ദിവ സം ജ പിച്ചു പൂർത്തിയാക്കട്ടെ. ഇ ങ്ങനെ അക്ഷരലക്ഷം ജപിച്ചു മന്ത്ര സിദ്ധി വരുത്തിയിട്ടുള്ള ആ⇔ എ വിടെനിന്നാകട്ടെ ഈ മന്ത്രം ജപി ച്ചു് എന്തുകാര്യം നിനയ്ക്കുന്നോ അക്കാര്യം സാധിക്കുന്നതായിരി ക്കും. ഒരുതവണ ഉച്ചരിച്ചാൽ മതി യാകും. ''ഓം നമോനാരായണായ'' എന്ന അഷ്ടാക്ഷരമന്ത്രം''ഓംനമോ ഭഗവതേ വാസുദേവായം എന്ന ദ്വാദശാക്ഷരമന്ത്രം എന്നിവ പ്രസി ദ്ധവും പ്രാമാണികവുംആയമന്ത്ര ങ്ങളാകുന്നു.

# അക്ഷരവിദ്യ

9-ാമത്തെ വിദ്യാസന്തതി. നിർ

ഗുണബ്രഹ്മത്തെ ഏകവും അനാ ദിയും ആയി ധ്യാനിക്കൽ. (കമമു ക്തിക്കും സദ്യോമുക്തിക്കും പ ര്യാപ്തം. (2) ബ്രഹ്മം–ഓം.

## അക്ഷരസമുദ്ഭവം

അക്ഷരബ്രഹ്മത്തിൽ നിന്നു ജ നിച്ചതു°. ഇക്കാണുന്ന സകലതും അക്ഷരസമുദ°ഭൂതമാകുന്നു.

#### അക്ഷി

ദർശനം നൽകുന്ന അവയവം. അന്തശ്ചക്ഷുസ്സ്= ഉഠംക്കണ്ണു് ഏകാഗ്രതയോടുകൂടിയ വിചി അനം.

### അക്ഷോഭ്യൻ

ഒരിക്കലും ക്ഷോഭിക്കാതിരിക്കു ന്നവൻ. വേദാന്തയോഗിക്കും രാജ യോഗിക്കും ഇതുസാദ്ധ്യംതന്നെ. എന്നാൽ മനസ്സിനെ അടക്കംചെ യ്യാൻസാധിക്കുന്ന ഏതൊരു സാധാ രണനും അക്ഷോഭ്യനായിരിക്കാൻ ഒട്ടേറെ സാധിക്കും.

#### ആ

ആകർണ്ണധനുരാസനം

വലതുകാൽ നീട്ടിഇരുന്നിട്ടു് വ ലതുകൈയ്കൊണ്ടു് ഇടതുകാൽ മടക്കി അതിലെ വിരലുകളെ പിടി ച്ചു വലതു ചെവിവരെ എത്തിക്കു ക. ഇടതുകൈയ്കൊണ്ടു്,നീട്ടിയ വലതുകാൽപ്പെരുവിരലിനെ പി ടിക്കുക. ഇതുപോലെ മറെറ കാലി ലും അനുഷ്ഠിക്കുക.

### **്ര**പയോജനങ്ങ**ം**

കാലുകളിലെ മസ്സിൽസി നും ലാഘവം സിദ്ധിക്കുന്നു. ശരീരലാഘവം ഉണ്ടാകുന്നു. നടു വിനു ആരോഗ്യം ലഭിക്കുന്നു.

#### ആകാരം

ആകൃതിയെക്കുറിച്ചുള്ള ജ്ഞാ നം. ഇതു രൂപമുള്ളതിനേയും രൂ പമില്ലാത്തതിനേയും കുറിച്ച് ആ കാം. ഗഗനാകാരത്തിൽ ഗഗനത്തി നു ആകൃതി ഇല്ലതന്നെ.

### ആകാരാപത്തി

പ്രവർത്തനരഹിതമായ ചിത്തം.

#### ആകാശം

അളവില്ലാത്ത ശുദ്ധശൂന്യത. അഭേദ്യതയും അദൃശ്യതയും ആകാ ശലക്ഷണങ്ങളാകുന്നു. ''ശബ്'ദഗു ണമാകാശം'' എന്നതിലെ ശബ്ദ ഗുണലക്ഷണം ആകാശത്തിനു നൽകാൻപാടില്ല. ''നാദലക്ഷ്യം **നഭ** സ്സു്'' എന്ന കാളിദാസവചനം ശാസ്ത്രാനുസൃതമാകുന്നില്ല. എ ന്തെന്നാൽ വായുളള്ളെടത്തുമാത്രമേ ശബ്ദം കേ∞ക്കുകയുള്ളു. ശചസന യോഗ്യമായ വായു തറയിൽനിന്നു ഏഴുമൈൽ പൊക്കംവരെ മാത്രമേ യുള്ളൂ. അതിനുമേൽ ലോലമായ ഈതർ (Ether) ആണു". അതു' ഏ കദേശം 70 മൈൽപൊക്കംവരെ വ്യാ പിച്ചിരിക്കും. അതിനുമേൽ ശൂന്യ ത. ജീവശക്തിമാത്രം കണ്ടേക്കും. (ഭൂമദ്ധ്യംമുതൽ സഹസ്രാര പ ത്മംവരെ ആകാശമായി രാജയോ ഗിക**∞** പരിഗണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇ ലയിപ്പിച്ചാൽ വിടെ ചിത്തത്തെ ആനന്ദമായി. ചിത്തത്തോടൊത്തു പ്രാണനും വിലയം പ്രാപിച്ചി രിക്കും.

#### ആകാശഗമനം

ധാരണാവസ<sup>ം</sup>ഥ കഴിഞ്ഞവർക്കു

ലഭിക്കുന്ന ഒരു സിദ്ധിയാണി തു്. വായുവിനെക്കാരം ശരീരത്തി നു ഘനംകുറഞ്ഞതിനാൽ, യോഗി കരംക്കു പറക്കാൻ സാദ്ധ്യമാകു ന്നുണ്ടു്. അവർക്കു ദൂരം ദൂരമല്ല; കാലം കാലമല്ല. ദേഹം ദേഹവുമല്ല. അവർക്കു നിഴലില്ല. പന്ത്രണ്ടുവർ ഷം ദിനംപ്രതി 10 മണിക്കൂർവീ തം പ്രോണായാമാഭ്യസനം നടത്തി സമ്പാദിക്കേണ്ട ഒരു സിദ്ധിവി ശേഷമാണിതു്. നിത്യബ്രഹ്മ ചാരികരംക്കേ ഇതു സാദ്ധ്യമാക

### ആകാശചിന്ത

സ്വാത്മാവിൻെറ വ്യക്തിത്വഭാ വം ആകാശത്തിൽ ലയിച്ചുകഴിഞ്ഞാ ലുള്ള ആനന്ദം അനന്തവും അചിന്ത്യ വും അവർണ്ണനീയവും ആകുന്നു.

#### ആകാശധാ**രണ**

സഹസ്രാരപത്മത്തിലെ ശുദ്ധ ശൂന്യതയിൽ മനസ്സിനെ ഉറപ്പി ക്കൽ. ഇതു സാധിക്കുന്ന യോഗി ആകാശസഞ്ചാരം നടത്താൻ ശേഷി യുള്ളവനായി ഭവിക്കും.

# ആകുഞ്ചിതഗുദം

ആകുഞ്ചനം ചെയ്യപ്പെട്ടമലദ്വാരം. മലദ്വാരം ചുരുക്കി അപാനനെ മേൽപോട്ടു ഉയർത്തേണ്ടതു മൂലബ ന°ധത്തിനു° അത്യാവശ്യമാകുന്നു. സുഗമമലശോധനയും ഉദരരോഗ രാഹിത്യവും ഇതുകൈവരുത്തുന്ന തായിരിക്കും.

# ആകുതം

ഓരോ കരണവും പരസ്പരസ ഹായബദ്ധമാകുന്നു. ഈ പര സ്പരാകൂതമെന്യേ ജീവിതം സാ ദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല.

### ആഗമം

വേദസംഹിത.

### ആഗമപ്രമാണം

വേദാദ്ധ്യയനം ചെയ്തിട്ടുള്ള പണ്ഡിതൻമാർ വേദങ്ങളെ പ്രമാ ണമാക്കിയേസംസാരിക്കുകയുള്ളു. പ്രവർത്തിക്കുകയുമുള്ളൂ. അവർ ക്കു സർവത്തിനും പ്രമാണം വേദ അഠം മാത്രമാകുന്നു. ഇവരിൽ ച തുർവേദികഠം, ത്രിവേദികഠം, ദ്വി വേദികഠം, വേദികഠം എന്നിങ്ങനെ നാലുതരം മഹാപണ്ഡിതൻമാരു

## ആഗ്നേയി

ഓംകാരോച്ചാരണത്തിൻെറ ആദ്യ മാത്ര.

### ആചാര്യൻ

മഹാഗുരു. ആചാര്യനെക്കൂടാ തെആർക്കും സഹസ്രാരല പത്മല ക്ഷ്യം സാധിക്കുന്നതല്ല. പ്രാണായാ മാഭ്യസനം ഒരു ആചാര്യൻെ സാ ന്നിദ്ധ്യത്തിൽത്താന്ന് വളരെക്കാലം നടത്തേണ്ടതുണ്ടു്. ജ്ഞാനം ആച രിക്കുന്നവനുമായിരിക്കണം ആചാര്യൻ.

## ആർജവം

പത്തുനിയമങ്ങളിലൊന്നായ ഇ തും നേരായ മാർഗംഗൈകതാനത യാകുന്നു.

# ആജ്ഞാചക്രം

പുരികങ്ങളുടെ മദ്ധ്യഭാഗം-- (ഭൂ മധ്യം ഇവിടെ മനസ്സിനെ ഉറപ്പി ച്ചാൽ ശുദ്ധശൂന്യാനന്ദാവസ്ഥ യിൽ എത്തിച്ചേരാം. ഷട്ച്യകങ്ങ ളിൽ ആറാമത്തേതായ ആജ്ഞാച ക്രത്തിൽ മനസ്സിനെ യോഗി കഠം ഉറപ്പിക്കാറുണ്ടു്. കൈപ്പെരു വിരലുകളിലെ മദ്ധ്യത്തുള്ള വര കളിൽ അതതുവശത്തെ ചൂണ്ടുവി രലുകഠം മടക്കിചേർത്തുവച്ചു് പ ത്രാസനസ്ഥനായി കാൽമുട്ടുക ളിൻമേൽ കൈക്കുഴകഠം വച്ചിരു ന്നുധ്യാനിച്ചാൽ ആജ്ഞാചക്ര ത്തിൽ മനസ്സ് ഉറയ്ക്കുന്നതു

## ആജ്ഞാചക്ര പ്രാണായാമം

ആജ്ഞാചക്രത്തിൽ പ്രാണായാ മം ചെയ്യുന്നതിനു സമർത്ഥരായു ള്ളവർ പരമാനന്ദാനുഭൂതിയിൽ പര മോന്നതപദപ്രോപ്തരായി ഭവി കും.ശിവനായിത്തീരും.

# ആതൃന്തികദുഃഖനിവൃത്തി

കഠിനതമമായ ദുഃഖത്തിൻെറ നി വൃത്തി.ആത'മാനന്ദനുമാ(തമേഈ അവസ്ഥ കൈവരുകയുള്ളൂ.

# ആദിത്യൻ

മണിപൂരകചക്രം ആദിത്യശ ക്തി പ്രധാനമാകുന്നു. (2) വല തു നാസാരന്ധം ഭരണംനടത്തു ന്നതു സൂര്യനാഡി ആകുന്നു. ആധാരങ്ങാം

- 1 ഉപ്പൂററികയ
- 2 കാൽപ്പടങ്ങ∞
- 3 കാൽമുട്ടുകയ
- 4 തുടകയ
- 5 സീവനി
- 6 ജനനേന്ദ്രിയം
- 7 പൊക്കിയ
- 8 നെഞ്ചു്
- 9 കഴുത്തു
- 10 തോയഭാഗം
- 11 നാക്കു

- 12 മൂക്കു
- 13 ഭ്രൂമദ്ധ്യം
- 14 നെററിയുടെ മേൽഭാഗം
- 15 നെററിയുടെ അടിഭാഗം
- 16 ശിരസ്സ്

ഹായോഗപ്രദീപികാ വ്യാഖ്യ താവു് ആയ ബ്രഹ്മാനന്ദസ്ചാമി ഈ വിഭജനം അംഗീകരിച്ചിട്ടുള്ള തല്ല.

### ആധാരപത⁰മങ്ങയ

മൂലാധാരം സാധിഷ്ഠാനം മ ണിപൂരകം അനാഹതം വിശുദ്ധി ആജ്ണാ. ഇവയെ ഷട്ചക്രങ്ങാം എന്നും പറയാറുണ്ടു്. ഇവതന്നെ ആധാരപത്മങ്ങാം ഈ ഓരോചക്ര ത്തിലും പ്രോണമാനസങ്ങളെ നി വേശിപ്പിച്ചു അഭ്യസനം നടത്തി യാൽ മാത്രമേ ഒരുവൻ രാജയോഗി ആയി ഭവിക്കുകയുള്ളു. പണ്ടു് ചിലർ വെളുപ്പാൻകാലത്തു ചൊ ലാറുണ്ടായിരുന്ന കീർത്തനങ്ങളി ലെ ഈ ഭാഗം നോക്കുക:—

> എളുപ്പമായുള്ള വഴിയെക്കാ ണുമ്പോരം

ഇടയ°ക്കിടെയാറു പടിയുണ്ടാം; പടിയാറും കടന്നവിടെച്ചെല്ലു മ്പോഠം

ശിവനെക്കാണാമേശിവശംഭോ ശംഭോ

ഈ ''പടിയാറ''' യോഗാഭ്യാസിക ളുടെ നാക്കിൽ സർവദാസ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ഒരു വാക്കു്ആകുന്നു. പടിയാറ് കടന്നാൽ ഭ്രൂമദ്ധ്യ ദ്ധ്യാനംഉറയ്കുന്നതായിരിക്കും.

#### ആധാരവാതം

മൂലാധാരത്തിൽനിന്നു" സഹ സോരപത<sup>ം</sup>മത്തിലേക്കുസുഷുമ°ന മാർഗ്ഗേണ ഗമിക്കുന്ന പ്രോണൻ. ആധാരവാതനിരോധനമാണു° രാജ യോഗത്തിലേക്കു° യോഗികളെ ന യിക്കുന്നപ്രക്രിയ.

### ആധിദൈവികം

ഇടി, മിന്നൽ ഗ്രഹദോഷങ്ങരം എ ന്നിവയിൽ നിന്നുണ്ടാകുന്ന ദുഃഖം.

### ആധിഭൗതികം

പന്ത്രണ്ടു അവയവത്തിലെ 12 നാ ഡികഠംകു<sup>ം</sup> ഉണ്ടാകുന്ന പീഡകഠം. സർപ്പം, കടുവാ തുടങ്ങിയ ജന്തുക്ക ളിൽനിന്നു ഉളവാകുന്നവയാണി വ. യോഗി ആധിഭൗതികദുഃഖത്തെ ആധിദൈവികദുഃഖത്തിൽ ലയിപ്പി ചുകളയുന്നു.

## ആദ്ധ്യാത്മ്കം

ആത്മാവിനെ സംബന്ധിച്ച തും. ദശേന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സും ബുദ്ധിയും ചേർന്നും ഉണ്ടാകു ന്ന ദുഃഖമാണും ആദ്ധ്യാത്മിക ദുഃഖം.

### ആനന്ദം

സകല്യപയോജനമൗലീഭൂതം, സ മനന്തരമേവരസാസ്വാദന സമുദ്ഭൂ തം, വിഗളിത വേദ്യാന്തരമാനന്ദം (സ കല്യപയോജനങ്ങളുടേയും ആത്യ അികാവസ്ഥയിൽ എത്തിയതിനെ തുടർന്നുതന്നെ, ഉളവാകുന്ന രസ ത്തെ ആസ്വദിക്കുമ്പോരം ഉണ്ടാകു ന്നതും ഇനിയൊന്നു അറിയേണ്ട ആ വശ്യമില്ലാതായിത്തീരുന്നതുമായ അവസ്ഥയാണു' ആനന്ദം. നല്ലൊ രു മധുരപലഹാരം ഭക്ഷിച്ചതുകൊ ണ്ടും മററും ഉണ്ടാകുന്നതു സന്തോ ഷംമാത്രമാകുന്നു. ആനന്ദത്തിന്റെ സ്വരൂപമാണു'ദൈവം. ദൈവം സ മമാം നമ്മളെ മറന്നു് ഏതാനും നി മിഷമെങ്കിലും ആനന്ദാവസ്ഥ യിൽ സ്ഥിതിചെയ്യാറുണ്ടു്. അ തിൻെറ സുദീർഘാവസ്ഥ യോഗി കഠംകുമാത്രം സിദ്ധമായുള്ളതാ കുന്നു.

#### ആനന്ദമയകോശം

അന്തഃകരണം ആനന്ദമയമായിരി കുന്ന അവസ്ഥ.

### ആപ്തവാക്യം

വിദാജ്ജനങ്ങളുടെ ആധികാരി കവാക്യം.

#### ആഭാവരാ

തപോലോകനിവാസിക∞ം

#### ആംഭസിധാരണ

അഞ്ചുധാരണകളിലൊന്നു്. അം ബുതത്വസ്ഥാനമായ തൊണ്ടയിൽ പോണമാനസങ്ങളെ രണ്ടുമണികൂർ നിറുത്തുക. ഗോരക്ഷമാമുനിയുടെ വാരുണീധാരണയും ഇതുതന്നെ. വിഷ്ണുദ്ധ്യാനം നടത്തുകയും വേണം. അസഹ്യമായ ദുഃഖവും പാപവും ഇതോടെ നശിക്കുന്നതാ

#### അഭാസ്വരർ

തപോലോകവാസിയായ ദേവൻ മാർ. (പകൃതിശക്തികയ മിക്കതി നേയും സ്ഥാധീനമാക്കിയിട്ടുള്ളവ രാണിവർ.

### ആഭോഗം

ഭോഗം.

#### ആഭ്യന്തരം

പൂരകാനന്തരം നിശ്ചാസംകൂടാ

തെയിരിക്കുന്നതു<sup>°</sup> -ആഭ്യന്തരകും ഭ കം. യോഗാഭ്യാസികഠം 64 സെക്ക ണ്ടു<sup>°</sup> സമയമെങ്കിലും ഈ അവസ'ഥ യിൽ 80 തവണ ഇരിക്കാൻ സാമർ-ത്ഥ്യമുള്ളവരായിരിക്കണം.

## ആഭ്യന്തരവൃത്തിപ്രാണായാമം

പൂരകാനന്തരം നടത്തുന്ന സഹി തകുംഭകം. ഹൃദയത്തിൽ വായു അ ഥവാ പ്രാണൻ ഈ അവസരത്തിൽ നിറഞ്ഞിരിക്കും. വയററിലും പ്രോ ണൻനിറഞ്ഞിരിക്കും.

### ആത്മാ

ബ്രഹ്മം. ശരീരങ്ങളിൽ സ്ഥി തിചെയ്യുന്ന മനേദബുദ്ധീന്ദ്രിയ അഠംകു അതീതമായ അനന്തമഹാ ശക്തി. സുഖദു;ഖാനുഭവരഹിത വും ചൈതന്യാത്മകവും ആയി ബേഹ്മരന്ധ്രത്തിലെ തുര്യാതീ താവസ്ഥയിലുള്ള ബ്രഹ്മം. ജാ ഗ്രൽസ്വപ്നസുഷുപ്ത്യവസ്ഥ കളിൽ ആത്മാവു് വിഭിന്നാവ സ്ഥകളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. (2) ശരീരത്തിനുള്ളിൽ ആത്മാവു് ''ഓം" ശബ്ദാർത്ഥങ്ങളുായി വിലയിച്ചു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.

# ആത<sup>്</sup>മഖ്യാതി

ഏതെങ്കിലും ഒന്നിനോടുള്ള ചേർച്ച. ഇതു അവിദ്യാകാരകനാ യി ഭവിക്കുന്നു.

# ആത<sup>്</sup>മജ്ഞാനം

ആത്രാവിനെക്കുറിച്ചുള്ളജ്ഞാ നം. സുഖദുഃഖരഹിതനായി നി ത്യാനന്ദനായി ജീവിതം നയിക്കാ നുള്ള ആത്മജ്ഞാനം ഏവരും സ മ്പാദിച്ചിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

## ആത**്മത**

കണ്ണുകൊണ്ടു കാണുന്ന സകല തും സ്വാത്മാവു് ആയ ദൈവം ആ കുന്നു എന്നുള്ള ബോദ്ധ്യത്തിൽ നിന്നു സംജാതമാകുന്ന തൃ പ്തി.

## ആത<sup>്</sup>മതതചം

മനസ്സും ശരീരവും, സകല ജീവജാലങ്ങളും പ്രപഞ്ചവും എ ലാം തൻെറ ആത്മാവു്ആകുന്നു എന്നുള്ള വിശ്ചാസത്തിൻെറ സ്ഥിം തിവിശേഷം.

## ആത്മതൃപ്തൻ

തന്നിൽതന്നെ തൃപ<sup>്</sup>തനായികഴി ഞ്ഞുകൂടുന്നവൻ ഈ ആളിനു ദുഃ ഖമേ ഇല്ലതന്നെ.

## ആത<sup>്</sup>മദർശനം

ആത്മാവിനെ കാണൽ. വിവേ കഖ്യാതി ആണിതു**്**.

## ആത"മദർശി

താൻ ആത്മാവു്ആണു് എന്നു വിശ്വസിക്കുന്നവൻ, ആത്മാവു് തന്നെ ദൈവംഎന്നു വിശ്വസിക്കു ന്നവൻ. പുറമെകാണുന്ന സകല തും സ്വാത്മാവുമാത്രമാണെന്നു വിശ്വസിച്ചു കാണുന്നവൻ. ആ ദർ ശനം രൂപദർശനമല്ലാതായി അങ്ങ നെ അരൂപദർശകനായി ഭവിക്കും.

# ആത്മദ്ധ്യാനം

സ്വാത്മാവിനെ ധ്യാനിച്ചു° പ രമാത്മാവിൽ എത്തിച്ചേരുന്ന ചി അശക്തി–ധ്യാനശക്തി.

# ആത<sup>്</sup>മാ(പത്യക്ഷം ഭൂമദ<sup>്</sup>ധ്യദൃഷ്ടി ഉറച്ചാൽ ആ

ത<sup>°</sup>മദർശനം ലഭിക്കും. മാംസക്കണ്ണു കൊണ്ടല്ല ഉഠംക്കണ്ണുകൊണ്ടുള്ള ദർ ശനമാണു<sup>°</sup> ഇതിൽ നടക്കുന്നതു<sup>°</sup>.

### ആത്മബോധം

ഞാൻ ശരീരമല്ല ആത<sup>്</sup>മാവുമാത്ര മാണു എന്നുള്ളബോധം.

### ആത്മഭാവസ്ഥ ൻ

ആത്മഭാവത്തിൽ സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നവൻ അന്തഃകരണവൃത്തിയിൽ ജീവാത്മാവായി സ്ഥിതിചെയ്യു ന്നവൻ.

## ആത്<sup>°</sup>മഭാവഭാവന

ഞാൻതണെയാണു' പ്രപഞ്ചം എ ന്ന ഭാവന. അതിൻൊ ഉന്നതഭാവ ത്തിൽ ഞാൻതന്നെയാണു' ആത'മാ വു്–പാമാത്മാവു" എന്ന ചിന്ത അനുസ്യൂതമായുണ്ടാകും.

## ആത്മമി ത്രൻ

തന്നിൽനിന്നു അന്യമായി മറെറാ ന്നിനേയും ദർശിക്കാത്തവൻ. തൻെറ ദേഹത്തെ കാണാത്തവൻ. ആത്മ ധ്യാനനിരതൻ. ആത്മാവുമാത്രമാ ണു് അയാളുടെ ഒരേഒരു സുഹൃ ത്തു്. സ്വന്തം അവയവങ്ങളെപ്പേമ ലും ആത്മമാത്രൻ ചിന്തിക്കുന്ന

## ആത്മരതി

ആത്മാവിൽ തല്പരത. ആ ത്മാനന്ദൻെ പ്രാരംഭാവസ്ഥ.

# ആത്രമവാൻ

സർവത്രസർവദാ ആത്മഭാവന മാത്രമുള്ളവൻ. സകലതും താൻത ന്നെ എന്നുള്ളഅഹം ബ്രഹ്മാസ്മി ഭാവനയുള്ളവൻ.

### ആത<sup>ം</sup>മവിശചാസി

തന്നിൽമാത്രമായി വിശ്വസിക്കു ന്നവൻ. ഇതു ഇല്ലാത്തവാാണു അ ധികം ജനങ്ങളും. നിത്യാനന്ദം നൽ കുന്ന ആത്മാവിൽ വിശ്വസിക്കു ന്ന ആളിനു സകലത്തിലും വിജ യം സിദ്ധിക്കുന്നതായിരിക്കും.

### ആത<sup>്</sup>മശക്തി

കുണ്ഡലിനി-തൻെറ സ്വന്തം മാനസികശക്തി. പുറമേകാണു ന്ന സകലതും സ്വാത്മാവു് ആ ണെന്നുഭാവിക്കാൻ യോഗിയ്ക്കു മാത്രം കഴിയും.

ആത്മസാക്ഷി കുണ്ഡലിനി.

## ആത്മസിദ്ധൻ

ആത്മാവിൽ സിദ്ധിയുള്ളവൻ. ദ്വന്ദ്വഭാവരഹിതൻ. ഇതിനേക്കായ ശ്രേഷ്ഠമായ ഒരു അവസ്ഥയെപ്പ ററിചിന്തിക്കാൻ സാദ്ധ്യമാകുന്നി ല്ല

## ആത്മസംയമയോഗാഗ്നി

ആത്മാവിനെ സംയമനംചെയ്യു ∙ന്ന യോഗത്തിലെ അഗ്നി.

## ആത്മാനന്ദൻ

ആത്മാവിൽമാത്രം ആനങിക്കു ന്നവൻ. (പപഞ്ചംമുഴുവനും അ രൂപമായി, താനും അതിൽ അരൂ പിയായി വർത്തിക്കുന്നു എന്നു വിശ്വസിച്ചു ആനദിക്കുന്ന ആഠം.

## ആത്മാനാത്മവിവേകം

ആത°മാവിൽ ആത°മാവിനെ നേ രിട്ടു കാണൽ. സാംഖ്യധ്യാനകർമ്മ യോഗങ്ങളിൽ ഏതൊന്നു വിധിപ്രേ കാരം അനുഷ്ഠിച്ചാലും ഇതുസാ ധിക്കും. (2) ആത്മാവും അനാ ത്മാവും രണ്ടാണു് എന്നു വിശ്ച സിക്കുന്നതു് പോകൃതചിന്തയാ കുന്നു. യോഗിയ്ക്കു സകലതും സ്വന്തംആത്മാവുതന്നെ. അപ്പോരം രൂപചിന്തയുണ്ടായിരിക്കില്ല.

### ആത്മാരാമൻ

ആത്മാവിൽ സർവദാരമിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന യോഗി. ലാഭന ഷ്ടങ്ങളോ സുഖദു:ഖങ്ങളോ, ആ രോഗ്യാനാരോഗ്യങ്ങളോ ഒന്നുംത ന്നെ യോഗിയുടെ മനസ്സിനെ ബാധിക്കുന്നതല്ല.

ആത<sup>്</sup>മാശി അഭിനിവേശം.

### ആത്മീയം

ആത്മാവിനെ സംബന്ധിച്ച തും.

# ആത്മാപമ്യം

ആത്മസാദൃശ്യം. ഇങ്ങനെ സകല ജീവികളേയും ദർശിക്കുന്ന യോഗി യ്ക്കും സർവദാ ആനന്ദംതന്നെ അ നുഭവം.

### ആയാതപ്രോണൻ

സാധാരണമായി ദീർഘശ്വാസോ ച്ശാസം ചെയ്യുന്ന ആയം. പൂരക കുംഭകരേചകങ്ങളെല്ലാം ദീർഘമാ യി നടത്തുന്നവരുണ്ടു". അതാണു ആയാതപ്രോണൻ.

# ആയുസ°സ**°**

മുജ്ജൻമങ്ങളിലും ഈ ജൻമത്തി ലും ചെയ്ത കർമ്മങ്ങളാൽ ലഭിക്കു ന്ന ജീവിതദൈർഘൃം. പ്രാണനെ നിലനിറുത്തു ആയാമംചെയ്തു ന്നെടത്തോളംകാലം മരണമില്ല. അ യാളാണു്മൃത്യുഞ്ജയൻ, ബ്രഹ്മ ചര്യാവ്രത സമന്ന്വീതം അനേകം പരിശ്രമം സംവൽസരക്കാലത്തെ കൊണ്ടു രാജയോഗി ആയിഭവിക്കു ന്ന ആളിനു° മരണകാലത്തെ നീ ട്ടാൻ കഴിയും. സാധാരണർക്കു് ആ യുസ്സുനീട്ടലിനെ വിശ്ചസി ക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ലെങ്കിലും രാ ജയോഗികളെ സംബന്ധിച്ചെട ത്തോളം ആയുർദീർഘീകരണം ഒരു വസ<sup>ം</sup>തുതതന്നെയാകുന്നു.

# ആയുസ്സത്വബലാരോഗ്യം

ആയുസ്സും സത്വബലവും കൊണ്ടു സിദ്ധികുന്നത്രോഗ്യം. സത്വബലം എന്നതിൽ ബ്രഹ്മച ര്യം മുഖേന ലഭിക്കുന്ന കായികമാ നസികശക്തികളുടെ സമ്പത്തും ആണും ഉദ്ദിഷ്ടമായിരിക്കുന്ന തും.

# ആരുരു**ക്ഷു**

ആത്മാരാമനാകാൻ ആശിച്ചു അ നന്യചിന്തകനായി പ്രയത്നം ചെ യ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവൻ.

# ആരോഗ്യാനന്ദം

ആരോഗ്യത്തിൽനിന്നു ഉളവാകു ന്ന ആനന്ദം. അനവധി ആളുകളും ഓരോ രോഗത്തിനു അധീനരാക യാൽ അവർക്കു ഈ ആനന്ദം അനു ഭൂതിയിൽ വരുന്നില്ല. യോഗികരം ക്കുമാത്രമാണും സാർവത്രികാരേം ഗ്യാനന്ദം അനുഭൂതിയിൽ വരുന്നതും.

#### ആരംഭം

്**നാ**ലു ഭൂമികകളിൽ ആദ്യത്തേതു°.

ഘടം, പരിചയം, നിഷ്പത്തി ഇ വയും കൂടിച്ചേർന്നുള്ളതാണും അ വസ്ഥാചതുഷ്ടയം. ശരീരലാഘ വം, സൗമുഖ്യം, ജറരാഗ്നിവർദ്ധ നം എന്നിവയാണും ആരംഭാവ സ്ഥാലക്ഷണങ്ങറം.

### ആരംഭാവസ്ഥ

നിരോധനാവസ്ഥകളിൽ ഒന്നാ മത്തേതും. അനാഹതചക്രത്തിലു ള്ള ബ്രഹ്മഗ്രന്ഥിയെ ഭേദിക്കും മ്പോരം കാൽച്ചിലമ്പൊലി കേരം കുന്നതായിരിക്കും. അതുതന്നെയാ ണു്രാജയോഗിയുടെ പ്രഥമാനന്ദാ നുഭൂതി. ഈ നാദം ആ യോഗാഭ്യാ സി മാത്രമേ കേരംകുകയുള്ളൂ.

### ആലസ്യം

താത°പര്യമില്ലായ°മ. ഇതു പല യോഗവിഘ°നങ്ങളിൽ ഒന്നാകു ന്നു. സമാധിക്കു വിഘ°നകാരിയു മാണു°.

### ആലാരാപത്തി

വൃത്തിഹീനമായചിത്തം. ശൂന്യ മായ പ്രകൃതിപുരുഷ സംയോഗം.

#### ആലോകം

ആസനപ്രാണായാമാഭ്യാസങ്ങരം കൊണ്ടു യോഗിമാർക്കു ദൂരദൃഷ് ടിയും ദൂരശ്രവണശക്തിയും സി ദ്ധിക്കുന്നു. ഇതാണു് യോഗിയുടെ പ്രജ്ഞാലോകം.

### ആലോകനം

രൂപദർശനം. . അരൂപദർശനവും നമ്മാംക്കു ഉണ്ടാകാറുണ്ടല്ലൊ. കണ്ണു കൊണ്ടല്ല ഉയക്കണ്ണുകൊണ്ടുള്ള സി ദ്ധിയും ഈ ആലോകനപദത്തിൽ ഉയപ്പെടുന്നുണ്ടും. പ്രോണായാമ ത്തിൻെ സമുന്നതാവസ്ഥയിൽ ദൂരവസ്തുക്കളെ സമിപത്തും, ചെറിയവസ്തുക്കളെ വലുതും ആ യി യോഗികഠംക്കു കാണാൻകഴി യും. സമാധിയിൽ കാണുന്നതിനെ പ്രജ്ഞാലോകനം എന്നും പറയാ

### ആലോചന

രൂപപ്രകാശങ്ങഠം നൽകുന്ന മാ നസികഭാവം. എളുപ്പം മാറിമറ ഞ്ഞുപോകുന്ന തോന്നലിൻെ ദീർ ഘവും വിശദവും പ്രകാശകവും ആയ ഭാവം.

#### ആലംബനം

വാസനകളാൽ നയിക്കപ്പെടുന്ന സചപ്നനിദ്രാജ്ഞാനങ്ങളെ അവ ലംബിച്ചു ജീവിതംനയിക്കൽ.

#### ആവരണം

യോഗാഭ്യാസത്തിനിടയ്ക്കു ഉ ണടാകുന്ന ആഭ്യന്തരമായ ജ്ഞാനം മറയ്ക്കൽ. ശരീരചിന്തയിൽ നി ന്നു ചിത്തത്തെ മാററി നിറുത്തു ന്ന ഈ ആവരണം, യോഗാഭ്യാസ അതിൻെ തീവ്രത്കൊണ്ടു മാറിപ്പോ കുന്നതായിരിക്കും.

### ആശാവിഷയങ്ങാ

മധു, മാംസം, തേൻ, തൈലം, താംബൂലം, ഔഷധം, വനിത, ധ നം എന്നീ എട്ടു്എണ്ണമാണു് ആ ശാവിഷയങ്ങഠം.

### ആശിഷം

അഭിനിവേശം –വാസന.

#### ആ(ശയം

പാസ്പാാശ്രയംകൂടാതെ പ്ര

പഞ്ചത്തിൽ യാതൊന്നിനും നില നിൽപില്ല ഓരോന്നിൻറയും പ്ര കൃതമാണും ആശ്രയം. ചിത്തത്തെ ആശ്രയിച്ചാണും വാസനകയപോ ലും നിലനിൽക്കുന്നതും.

### ആസനം

സ്ഥിരവും സുഖവ്യമായുള്ള ഇ രിപ്പു<sup>ം</sup>. 3 മണിക്കൂറിൽകുറയാതെ യുള്ള ഒറാ ഇടിപ്പാണിതു°. ഇടിപ്പി ടവും ആസനംതന്നെ. ഇതുതന്നെ അഷ്ടാംഗയോഗ യോഗാസനം. ത്തിലെ മൂന്നാമത്തേതാണിതു°. സു പ്രസിദ്ധമായി 84 യോഗാസന ങ്ങ**∞ഉള്ളതായി പറയപ്പെ**ട്ടിട്ടുണ്ടു°. 200 യോഗാസനങ്ങളുടെ 600 ഫോ ട്രോക∞ പൂനായിലെ B K S അയ്യ ങ്കാർ തൻെ Light on yoga എന്ന ഗ്രന്ഥത്തിൽകാണിച്ചിട്ടുണ്ടു്. അ ത്രയും യോഗാസന ഫോട്ടോകളു ള്ള മറൊരു ഗ്രന്ഥം ഭൂലോകത്തു ഇല്ലതന്നെ. ആ യോഗാസന ഫോ ട്ടോകളെല്ലാം തൻൊ 40-ാമത്തെ വ യസ്സിൽ എടുത്തതായിട്ടാണു് കാണുന്നതു<sup>ം</sup>. ഏതൊരാളും രാവി ലെ 20 യോഗാസനങ്ങരം നിന്നും ഇരുന്നും മലർന്നുകിടന്നും, കമി ഴ°ന്നുകിടന്നും ഉള്ളവ അഭ്യസിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നാൽ അയായക്കു സുഖ ക്കേടു് ഒന്നും ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

# ആസനചതുഷ്ടയം

1) സിദ്ധാസനം 2) പത്മാസ നം 3) സിംഹാസനം 4) ഭദ്രാസനം ഇവമാത്രം ദിനംപ്രതി 15 മിനിട്ടു സമയം അഭ്യസിച്ചുകൊണ്ടിരു ന്നാൽമതി ആഭരാഗ്യം നിലനിൽ ക്കും. ഇവയിലൊന്നിൽ 3 മണി ക്കൂർ സ്ഥിതിചെയ്തു പ്രാണാ യാമം അഭ്യസിച്ചു ദിനംപ്രതി 12 മണിക്കൂർവീതം ചെലവാക്കിയാൽ ഒരു വർഷംകൊണ്ടു<sup>ം</sup> രാജയോഗി ആയിത്തീരാൻ സാധകനു സാധി കുന്നതായിരിക്കും.

### ആസനാഗ്ര്യം

യോഗാസനങ്ങളിൽ പരമോന്നത സ്ഥനത്തു സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ശീർഷാസനം മയൂരാസനം പൂർണ്ണ മത്സ്യേന്ദ്രാസനം തുടങ്ങിയവ.

# ആസുരനിശ്ചയൻ

ആസുരമായ നിശ്ചയത്തോടു കൂടിയവൻ.

# ആസൂരീസമ്പത്തു**്**

- (1) അസഭ<sup>ം</sup>വൃത്തിയുടെ ഭാവ (പകടനം
  - (2) തണ്ടുരോഗം
  - (3) പൊങ്ങച്ചം
  - (4) കോപം
  - (5) പാരുഷ്യം
  - (6) അജ്ഞാനം

ഈ ആറെണ്ണമാണു് ആസുരീസ വത്തു്. ലൗകികബന്ധത്തിലെ സകലതരം ദുഃഖങ്ങളിലേക്കും ആ സുരീസമ്പത്തു മനുഷ്യരെ നയി കും.

### ആസ്തികൻ

ദൈവവിശ്ചാസമുള്ളവൻ. ദൈവ വിശ്ചാസമില്ലാത്തവൻ നാസ്തിക നാകുന്നു.

# ആസ്തി**ക്യം**

ദൈവവിശ്വാസം. വേദശാസനാ നുസൃതമായുള്ള കർത്തവൃങ്ങളിൽ നിഷ<sup>ം</sup>ഠ.

#### ആഹരണം

വൃത്തികളിലൊന്നും. മററുരണ്ടെ

ണ്ണം ധാരണയും പ്രകാശകരണവും ആകുന്നു. കരണേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ വൃത്തി.

### ആഹവനീയം

മൂന്നുപരിശുദ്ധാഗ്നികളിൽ ഒന്നു്. ഓം–ലെ മകാരം ആഹവനീ യാഗ്നിതുലൃമാകുന്നു.

#### ആഹാരം

വയററിൻറർദ്ധമന്നത്താൽ; പാനത്താലതിലർദ്ധവും നിറയ്ക്ക; വായ്വാദിക**ാക്കായ്** നാലാം ഭാഗമൊഴിക്കുക

യോഗി ആയിത്തീരാൻ സസ്യാ ഹാരം അനുപേക്ഷണീയമാകുന്നു. അൽപാഹാരംവീതം ഏഴെട്ടുതവണ ആഹാരംകഴിക്കുന്നവരാണു യോ ഗാഭ്യാസികരം.

## ആഹാര്യം

ചെയ്യപ്പെടേണ്ടതായുള്ള വൃത്തി.

## ആഹ്ളാദം

നീണ്ടുനിൽക്കുന്ന സന്തോഷകാ ലഘട്ടം. ഹ<sup>്</sup>ളാദവും ഇതുതന്നെ.

## ഇ

#### ഇഡ

നടെല്ലിനുള്ളിൽ മൂലാധാരം മുതൽ ഭ്രൂമദ്ധ്യംവരെ സൂക്ഷ്മതമ മായി വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു നാ ഡി. ചന്ദ്രനാഡി ആണിതു്. ഇതു നയനഗോചരമാകുന്നില്ല. പ്രാണാ യാമാഭ്യാസികയം ഇതിനെക്കുറിച്ചു സൂക്ഷ്മമായി അറിഞ്ഞിരിക്കേണ്ട തുണ്ടു°. ഇടതു നാസാരന°(ധ ത്തിൽക്കൂടി സഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രാണ നാണിതു°.

### ഇച<sup>ം</sup>ശാശ**ക**്തി

ആഗ്രഹത്തിൻെ ശക്തി. കീർ ത്തിമാനും മഹാനും ആയിത്തീരാൻ ആഗ്രഹംപോലും ഇല്ലാത്തവരാ ണു് അധികംപേരും. ഇച്ഗിക്കാ ത്തതൊന്നും ഒരാളിനു ലഭിക്കുന്ന

### ഇന്ദ്രൻ

പന്ത്രണ്ടുനാഡികളിലായി 12 പ്രാണൻമാരുണ്ടു<sup>ം</sup>. അവയിലൊ ന്നിൻെ അധിഷ്ഠാനദേവതം

### ഇന്ദ്രവജ്ര

കാൽമുട്ടുകഠംകുള്ളിലുള്ള നാ ഡീസമൂഹം ധാരണാഭ്യാസത്താൽ യോഗി ഇതിനെ വിച്ശേദിച്ചും പോണസഞ്ചാരം സുഗമമാക്കാറു അും.

### ഇന്ദ്രിയം

കണ്ണു", ചെവി, മൃക്കു്,നാക്കു് തചക്ക് എന്നിവയാണു് പഞ്ചേന്ദ്രി യങ്ങഠം. ഇവയിലൊന്നു്. ഏതു ഇ ന്ദ്രിയത്തി ൻേറയും പ്രവർത്തനത്തി നു മനസ്സ് ആവശ്യമാകുന്നു.

## ഇന്ദ്രിയകർമ്മങ്ങ⊙

പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ കർമ്മങ്ങഠം. കാണുക, കേഠംക്കുക, സ്പർശി ക്കുക, രുചിക്കുക, ഘോണിക്കുക എന്നിവ.

### ഇന്ദ്രിയാഘാതം

ഇന്ദ്രിയവധം. ഒരു പ്രവർത്തന ത്തിനും ശേഷിയിലായ<sup>ം</sup>മ.

## ഇന്ദ്ര<u>ീയവശ</u>ൻ

ഇന്ദ്രിയങ്ങയക്കു വശപ്പെട്ടിരിക്കു ന്നവൻ–മൂഢൻ.

### ഇന്ദ്രിയവിധേയത്വം

ഇന്ദ്രിയങ്ങരംക്കു അടിമയായി പ്പോകുന്ന അവസ്ഥ. ഇതു് നി ത്യാനന്ദവിരോധി ആകുന്നു;എന്നു മാത്രമല്ല മഹാമൂഢൻമാരുടെ ലക്ഷ ണവുമാകുന്നു.

### ഇന്ദ്രിയാരാമൻ

ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽ രമിക്കുന്നവൻ, ഇവൻെറ ജീവിതം നിഷ്ഫലമാകു ന്നു.

### **ഇമവെട്ടൽ**

ഇമവെട്ടാതിരുന്നാൽ, ഏകാഗ്രത വർദ്ധിക്കും. സമാധിസ്ഥനായി ത്തീരും. സാധാരണർ കൂടക്കൂടെ കണ്ണടയ"ക്കുന്നവരാണു°. ആലോ ചനയ്ക്കും അ[തത്തോളം അസ്ഥി രത സംഭവിക്കുന്നുണ്ടു<sup>c</sup>. ആലോച ന തീക്ഷ°ണമായി 'കണക്കുചെയ്യു ചിന്തിക്കുകയോ ചെയ്യു കയോ, മ്പോയ ഏറെ തവണ കണ്ണടയ്ക്കു ന്നതല്ല. തിരുവണ്ണാമലയിലെ ശ്രീ രമണമഹർഷി അനേകംമണിക്കൂർ സമയം ഇമവെട്ടാതിരുന്നുപോകാ റുണ്ടു°. ബ്രഹ°മധ്യാനനിരതനാ വുകയാണു് അപ്പോഴെല്ലാം, തണു ത്ത പച്ചവെള്ളത്തിലോ പശുവിൻ പാലിലോ ചന്ദ്രനിലോ 15 മിനി ട്ടു സമയം ഇമവെട്ടാതിരിക്കുന്നതു തോടകമുദോഭ്യസനം ആകുന്നു. ഇ ങ്ങനെ അഭ്യസനംനടത്തി (കമേണ അനേകം മണിക്കൂർ ഇമവെട്ടാതെയി രിക്കു<mark>ന്ന യോഗിക</mark>⇔ ഉണ്ടു്. രാവി ലെ ഏഴുമണിവരെ ഇമവെട്ടാതെ അരമണിക്കൂർബാലസൂര്യനെ നോ ക്കിക്കാണ്ടിരുന്നാൽ കാഴ്ചശ ക്തിവർദ്ധിക്കും. വെള്ളെഴുത്തു ബാധിക്കില്ല. എന്നാൽ 10 മണിക്കു സൂര്യനെ ഇങ്ങനെ നോക്കിയാൽ ഒരു വർഷം തികയുന്നതോടെ കാ ഴ്ചശക്തി നഷ്ടപ്പെട്ടുപോകു ന്നതായിരിക്കും.

## ഇഷ**്**ടകാമധൂക്

ഇശ° ചാവിഷയമായ സുഖം നൽ കുന്നതു°.

## ഇഷ<sup>ം</sup>ടദേവത

ചില ഹിന്ദുക്കളുടെ കുടുംബപ രദേവത. സ്വാദ്ധ്യായംകൊണ്ടു യോഗി തൻെറ ഇഷ്ടദേവതയുമാ യി സമാഗമിക്കുന്നു.

### ഇഷ്ടാനിഷ്ടങ്ങയ

ഓരോവസ്തുവിനോടും ഇഷ്ടാ നിഷ്ടങ്ങരം തോന്നുന്നതു് പരി ചയത്തിൻെറ അടിസ്ഥാനത്തിലാ കുന്നു. ഇങ്ങനെയുള്ള മനോഭാവം യോഗശത്രുവാകുന്നു. യോഗി ഇ ങ്ങനെ രണ്ടെണ്ണത്തിനെ മനസ്സോ നയനങ്ങളോകൊണ്ടുകാണുന്നതല്ല.

### ഈശിത്വം

ഈശനായിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ. അഷ്ടൈശവര്യങ്ങളിലൊന്നു്. സ കലത്തിൻേറയും ഈശനായിരിക്കു ന്ന ഭാവന അതൃന്തം വിശിഷ്ടംത ന്നെ. എന്തെന്നാൽ ''അഹം ബ്ര ഹ്മാസ്മി'' എന്ന പരമോന്നത ചിന്തയിലേക്കു് അതു നയിക്കു ന്നുണ്ടാകും.

## ഈപെരൻ

ക്ളേശം, കർമ്മം, കർമ്മഫലം, വാസന ഇവ സ°പർശിക്കാത്ത പു

രുഷവിശേഷം. സർവവ്യാപിയാ യി, സർവശക്തനായി, ജ°ഞനായിരിക്കുന്ന ഒരു അനന്ത മഹാശക്തി. സാർവത്രികമായി സചീകരിക്കപ്പെട്ടിട്ടുള്ള ഒരു ഈശച രലക്ഷണ നിർവചനമാണിതു്. സുക്ഷ°മശരീരോപഹിത ബ്രഹ°മ ചൈതന്യം. പ്രോണൻ, സൂത്രാ ത<sup>്</sup>മാ, അമൂർ**ത്തി** ബ്രഹ്മം ഇവ യെല്ലാം ഈശ്വരൻതന്നെ. ബ്രഹ്മാ വിഷ'ണു മഹേശ്വരൻമാർക്കു അ തീതമായുള്ള ഒരു അനന്തമഹാശ ക്തി. ആത്മജ്ഞാനിക്കുമാ(തം പരമാനന്ദസന്ദായകനായി വർത്തി ക്കുന്നു. മററുള്ളവർക്കു ആശ്വാസ ഭായകവും മാർഗ്ഗദർശിയും.

## ഈശവരപൂജ

സമാധാന മനസ്കതയോടും പ രമോത്കൃഷ്ട മനോഭാവത്തോടും കൂടി ന∈ത്തുന്ന ഈശവരാരാധന. ഈശവരനെ അരൂപമായി ധ്യാനി കുന്നവർക്കു് ഈശവരപുജയുടെ ആവശ്യമില്ല ഈശവരഭക്തർമാരാ ണു് പൂജനടത്താറുള്ളതു്.

## **ഈശച**രപ്രണിധാനം

പഞ്ചനിയമങ്ങളിൽ ഒന്നു്. തപ സ്സ്, സന്തോഷം, ശൗചം, സ്വാ ദ്ധ്യായം എന്നിവയാണു് മററു നാലു്എണ്ണം. സമാധിയെപ്രാപി ക്കാൻ യോഗിക്കുവേണ്ടുന്ന ഒരു ഉ പാംഗം ആണിതു്.

# ഈശവരപ്രതിഭാനം

ദൃശ്യപ്രപഞ്ചം. ജ'ഞാനം, ആന ന്ദം, സത്തു് ഇവ മൂന്നുമാണു് പ്ര പഞ്ചത്തിൻെറ സ്ഥിരപ്രകൃതി.

#### ഈഹ

ആഗ്രഹം. സകലതരം ആഗ്രഹ

ങ്ങളും അസ്തമിച്ചതിനുശേഷം മാ ത്രമേ ഒരാളിനു യോഗിആകാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

ഉ

### ഉകാരം

ഓംൻറ ഒരു ഭാഗം. ബ്രഹ്മാ വിനെ അകാരവും, വിഷ്ണുവി നെ ഉകാരവും, ശിവനെ മകാരവും ആയി സങ്കൽപിച്ചിരിക്കുന്നു. ആ + ഉ + മ° = ഒാം.

ഉഗ്രാസനം പശ്ചിമതാനാസനം.

## ഉദ°ഗീഥവിദ്യ

ഷോഡശവിദ്യാ സന്തതികളിൽ 6—ാമത്തേതു്. ഓം ധ്യാനത്താൽ ശു ദ്ധനായി ക്രമമുക്തി സമ്പാദി കുന്നവിദ്യ.

# ഉദ്ഘാതം

പ്രാണൻെറ മേലോട്ടുള്ള ഗമനം. 16 സെക്കണ്ടിൽ നടത്തുന്ന പൂരക മാണിതു<sup>ം</sup>.

## ഉച്ചാസനം

ഉന്നതമായ യോഗാസനം.

# ഉച്ചെർജപം

മ(ത്രജപം മൂന്നുതരത്തിലുണ്ടു്. 1 അനൃർ കേഠംക്കത്തക്കവിധം ജപി കുന്നതു് ഉച്ചെർജപം 2 ഉപാംശു. പുണ്ടുകളും നാക്കുംകൊണ്ടു് ജപി കുന്നതു്. ശബ്ദം പുറത്തുകേഠം ക്കില്ല 3 മാനസികം ശരീരഭാഗങ്ങ ളൊന്നും ചലിക്കാതെ മനസ്സു കൊണ്ടുമാത്രം ജപിക്കുന്നതു്. ഇ താണു് ശ്രേഷ്ഠതമം. സാധാരണർ ജപിക്കുന്നതാണു് മററുരണ്ടും.

ഉച്ഗിന്നസർവസങ്കൽപൻ സർവസങ്കർപങ്ങളും നശിച്ച വൻ–രാജയോഗി.

## **ടെ**, ജാത്വ

സുഖാസനസ്ഥനായി പൂരകം മുഖേന കണ്ഠംമുതൽ ഹൃദയംവ രെ പ്രോണനെ കുംഭിപ്പിച്ചുനിറു ത്തണം, ഇഡാനാഡിയിൽക്കൂടി രേ ചകം നടത്തണം. കുംഭകംകൂടാതെ ഇരുന്നും നിന്നും നടന്നും നടത്തു ന്ന ദൂരുപ്പശാസനവും ഉജ്യായി എന്നു പറയപ്പെടുന്നു. ഇതു ''സർ വരോഗഹരം പുണ്യം'' ആയി ഭവി ക്കുന്നതാണും. ഉജ്ജായിപ്രാണാ യാമം സകലർക്കും സർവദാ അനാ യാസേന നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കാവു ന്നതാണു°. അനായാസമായി ആ രോഗ്യം വർദ്ധിപ്പിക്കാൻ സകല രേയും സഹായിക്കുന്നതാണു് ഉ ജ്ജായി പ്രോണായാമം.

## ഉഡ്ഡീയാണബന്ധം

ബന്ധത്രയത്തിൽ ഒന്നു്: ഇരു നിട്ടോ നിന്നിട്ടോ നിശ്ചസിച്ചിട്ടു് വയറിനെ നട്ടെല്ലിനോടു അടുപ്പിക്കൽ. അങ്ങനെ 10-15 സെക്കണ്ടു സമയം സ്ഥിതിചെയ്തതിനു ശേഷം, പൂർവസ്ഥിതിയെ പ്രാപിക്കുക ഇങ്ങനെ ഒരു സാധാരണൻ ഒഴിഞ്ഞവയറിൽ നാലഞ്ചുതവണ അഭുസിക്കാം. ഉദ്+ദീയാൻ എന്നീരണ്ടു പദംചേർന്നു തദ്ഭവരൂപം പ്രാപിച്ച വാക്കാണിതു്. ''മേൽ പോടുപറക്കൽ'' എന്നു വാഗർ

ത്ഥം. ആറുമാസം ഇതു അഭ്യസിച്ചാൽ കാലഭയം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല എ ന്നത്രേ മഹർഷിമാരുടെ അഭിപോ യം. ദിനംപ്രതി 10 മിനിട്ടുസമയം വീതം ഏവർക്കും അഭ്യസിച്ചും ദഹ നശക്തിവർദ്ധനയും, മലശോധ നാ സുഗമതയും അനുഭവപ്പെടു ത്താമെന്നുള്ളതേയുള്ളൂം പ്രോണാ യാമികരം പ്രാണായാമം അഭ്യസി കുമ്പോരം നിശ്ചാസാവസരത്തിൽ സ്വാഭാവികമായി ഉഡ്ഡിയാനബ ന്ധത്തിലായിരിക്കും സ്ഥിതി ചെയ്യുക. 2. ആജ്ഞാചക്രത്തിനു

## ഉത്ഷേടാസനം

ഉപ്പൂററിഉയർത്തി, കാൽമുട്ടുകരം പകുതിമടക്കി സ്ഥിതിചെയ്യുക. കഴുത്തോളം വെള്ളത്തിൽ ഉത്കടാ സനസ്ഥനായി 15 മിനിട്ടുവീതം ദിനംപ്രതി മൂന്നുതവണ നിന്നു സ്നാനംചെയ്താൽ 6 മാസംകൊ ഞു (പമേഹരോഗത്തിനു ഗണ്യമാ യകുറവുണ്ടാകും.

### ഉത്തമപ്രാണായാമം

16 മാത്ര (16 സെക്കണ്ടും) യിൽ പൂരകം 64 സെക്കണ്ടിൽ സഹിത കുംഭകം 32 സെക്കണ്ടിൽ രേചകം ഈതണും ഉത്തമപ്രാണായാമമാത്രകരം ഇത്തനെ രാവിലെയും, ഉച്ചയ്കും, സന്ധ്യക്കും, അർദ്ധരാത്രിയിലും ആയി 80 വിതം 320 പ്രാണായാമം ഒരു യോഗി അഭ്യസിക്കേണ്ടതുണ്ടും. 57700 ഓളം പ്രണായാമം ഒരു യോഗി ഈ വിധം ബ്രഹ്മചര്യസമന്പിതം അഭ്യസിച്ചാൽ കുണ്ഡലിനിശക്തി ഉണർന്നു് പ്രാണൻ ഭ്രൂമദ്ധ്യകൂടി ശിര

പ്രവേശിക്കും. അതോടെ സ്ഥിര മായ ആനന്ദമായി.

ഉത്തമവിത്തു° ഉത്തമജ°ഞാനി.

### ഉത്തര

ഉത്തരതാരകയോഗം <u>—</u>അമനസ്ക താരകയോഗം. രൂപദ്ധ്യാനത്തിൽ നിന്നു ഉയർന്ന അരൂപധ്യനാനന്തര സമാധി.

### ഉത്തരായണം

പരിപൂർണ്ണജ്ഞാനത്തിന്റെ നി തൃപ്രകാശം, ഇതിലൂടെ ദേഹത്യാ ഗംചെയ്യുന്ന യോഗി ബേഹ്മസാ യൂജ്യമടയുന്നു. ശുക<sup>ം</sup>ളഗതിയാ ണു° ബ്രഹ°മജ°ഞാനിയുടേതു°. 2 ഉത്തരായണകാലത്താണു° മദ°ധ്യ രേഖയി ൽനിന്നു`23 1/2 ഡിഗ്രിവ ടക്കുള്ള മദ്ധ്യഭാരതം ഗുജറാത്ത് തുടങ്ങിയ പ്രദേശങ്ങളിൽ സൂര്യ ലഭിക്കുന്ന (പകാശം കൂടുതൽ തു്. ആ കാലഘട്ടത്തിൽ പ്രോണാ യാമം ചെയ്തു് ദേഹത്യാഗം ചെ യ്താൽ ജനനമരണങ്ങഠം പിന്നീടു ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. പിംഗലയിൽ നി ന്നു ഇഡയിലേക്കു വായുവിനെ ക ടത്തി സഹസ്രാരപത<sup>്</sup>മത്തിൽ പ്ര വേശിപ്പിക്കുന്ന പ്രോണായാമപ്ര ക്രിയയും ഇതുതന്നെ.

## ഉത്താനകൂർമ്മകം

കുക്കുടാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം കൈകഠം കഴുത്തിനു ചു ററും പിടിച്ചിട്ടു് ഭുജ്ങാ മേൽ പോട്ടു് ഉയർത്തി കഴുത്തു മുന്നോ ടുനീട്ടി സ്ഥിതിചെയ്യുക. (2) കു കുടാസനസ്ഥനായി ഭുജ്ങാം ഉ യർത്തി കഴുത്തിനെ അവയ്ക്കിട യിൽ അമർത്തിവയ<sup>ഴ</sup>ക്കുന്നതും ഉ ത്താനകൂർമ്മകം തന്നെ.

### ഉത്താനപാദാസനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് കാലുകയ ചേർത്തു് ഏകദേശം 45 ഡിഗ്രി കോൺവരത്തുകവിധം ഉയർത്തൂക. അവയ്ക്കു സമാന്തരമായി ഉള്ളം കൈകയ ചേർത്തുനീട്ടുക. മുതു കിൻഭാഗം ഉയർത്തി പൃഷ്ഠഭാഗം മാത്രം തറയിൽ തൊട്ടുകൊണ്ടു സ്ഥിതിചെയ്യുക.

### പ്രയോജനങ്ങഠം

വയറിനും അരക്കെട്ടിനും ലാഘ വംവരുത്തി കഴുത്തിനു ശക്തി വർദ്ധിപ്പികുന്നു.

# ഉത്താനമണ്ഡൂകം

കാൽമുട്ടുകഠം പരസ്പരം അക ററി ഇരുന്നിട്ടു് പിൻവശത്തു കാൽ പ്പെരുവിരലുകഠം പരസ്പരം തൊ ടുക. നിവർന്നു് ഇരിക്കണം. കൈ കഠംഉയർത്തി കൈമുട്ടുകഠം ചെവി കളുടെ വശങ്ങളിൽ നിവർത്തിവ യ്കുക. കൈപ്പടങ്ങഠം പരസ്പരം പിടിച്ചിരിക്കണം.

## ഉത്താനശയനാസനം

മലർന്നു കാലുകഠംനീട്ടി കിടന്നു തലയുടെ പിൻഭാഗത്തെ ധ്യാനി ച്ചാൽ മരണത്തെ ജയിക്കാം.

### ഉത്താനാ**സ**നം

, പാദഹസ്താസനസ്ഥനായതി നുശേഷം, ഉള്ളംകൈകഠം പാദങ്ങ ളുടെ ഇരുവശങ്ങളിലായി തറയിൽ പതിക്കണം.

#### (പയോജനങ്ങ⊙ം

അനുത്രികാസ്ഥി നിവർന്നു° അതിനുള്ളിൽ പ്രാണവായു സുഗ മമായി പ്രവേശിക്കുന്നതിനാൽ ക്ഷ യരോഗം ശമിപ്പിക്കുന്നു. വാതരോ ഗം ബാധിക്കാതെ ശരീരംരക്ഷിക്കു ന്നു.നട്ടെല്ലിലെ തരുണാസ്ഥിക്യ അയഞ്ഞു ശരീരസൗഖ്യം വർദ്ധി പ്രിക്കുന്നു.

### ഉത<sup>്</sup>ഥിത **(തികോ**ണാസനം

താലാസനത്തിലെന്നപോലെ നി വർന്നുനിന്നിട്ടു കാലുകരം ഏകദേ ശം 3 അടിദൂരം പരസ്പരം അക ററുക. വലതു° ഉള്ളംകൈയ° വല തുപാദ**ത്തി**ൻെറ വലതുവശത്തു ത റയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. ഇടതുകൈയ<sup>ം</sup> ഉയർത്തി അതിനെ നോക്കുക. ഇ തോടെ കൈക**ഠം**രണ്ടും ഒരേ ചെ**ാ**വ്വി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായിരി ക്കും. ഇതുപോലെ ഇടതുകൈയ<sup>ം</sup> ഇടതുവശ**ത്തു** ഉറപ്പിച്ചും മുമ്പില ത്തെപ്പോലെ സ്ഥിതിചെയ്യണം. ഓരോമിനിട്ടു്ആകണം. ശരീരത്തി **ൻെറ അർദ്ധോർദ്ധ്വഭാഗം വളയ്** ക്കുകയോ തല മുന്നോട്ടുനീട്ടി കു നിയുകയോ ചെയ്യുമ്പോളൊക്കെ ദീർഘമായിനിശ്വസിക്കണം. നിവ രുമ്പോ⊙ ശ്വാസംവലിക്കയുംവേ ണം.

# ഉത<sup>്</sup>ഥിതപത്മാസനം

പത്രാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം ഉള്ളംകൈകരം ഇരുവശത്തും തറ യിൽ ഉറപ്പിച്ചു ഉടൽ കൈമുട്ടുകരം വരെ ഉയർത്തുക. മുന്നോട്ടുനോ ക്കുക.

## ഉത<sup>ം</sup>ഥിതപാദഹസ്താസനം

ഒരു കാലിൽനിന്നിട്ടു° മറേറ് കാൽ മുന്നോട്ടുനീട്ടുക. അതിൻെറ വിരലുകളെ രണ്ടുകൈയ°കൊണ്ടു പിടിച്ചു നെററി കാൽമുട്ടിൽതൊ ടുക.

## ഉത<sup>്</sup>ഥിതപാർശ<mark>്വകോണാ</mark> സസം

കാലുകഠ അതതുവശങ്ങളിലായി 4-41/2 അടി അകററിനിന്നിട്ടു, വലതുകാൽ 90 ഡിഗ്രി വരെ മടക്കി വലതുകൊലി ൻറ വലതുകാലി ൻറ വലതുവശത്തുതറയിൽ പതി പ്രീക്കുക.ഇടതുകൈയ് തോഠവരെ ഉയർത്തിനീട്ടുക. തുടർന്നു് ഇടതു വശത്തും ഇതുപോലെ ചെയ്യണം.

# ഉത<sup>്</sup>ഥിതഹസ്തപാദാം ഗുഷ<sup>്ഠാസനം</sup>

വലതുകാലിൽനിന്നിടു് ഇടതു ഉള്ളംകാലിൽ രണ്ടു കൈയ്കൊ ണടും പിടിച്ചു് ഉയർത്തുക. (കമേ ണ ആ കാലിൻെറ മുട്ടിൽ നെററി തൊടുവിക്കണം.

## ഉത<sup>ം</sup>പത്തി

അണുക്കളാണു ഉത്പത്തിക്കു കാരണം. പ്രപഞ്ചംതന്നെ അണു സംഘാതജന്യമാകുന്നു. ആ അണു ക്കളുടെ ഉത്പത്തിയാകെട്ടെ അ ജ്ഞാതവുമാണു്. പ്രപഞ്ചത്തി നു് ഉത്പത്തിവിനാശങ്ങഠം എന്ന തില്ല. ഇവയൊക്കെ ഒരു തോന്നൽ മാത്രമാകുന്നു എന്നത്രേ മായാവാ ദികളുടെ അഭിപ്രായം. ശ്രീ ശങ്കരം ചാര്യരുടെ അഭിപോയവും ഇതു

# ഉദയാസ<sup>്</sup>തമനരാഹിത്യം

നാസാഗ്രദ്യേഷ്ടിയോടെ ശാംഭ വിമുദ്രയിൽ ലയിച്ചയോഗിക്കു സൂര്യോദയാസ്തമനങ്ങളും സുഖ ദുഃഖങ്ങളും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല. കണ്ണുകരം തുറന്നു മുന്നോട്ടുനോ ക്കി ഇമവെട്ടാതെ അനേകം മണി കൂർ വൈഷ്ണവിമുദ്രയിൽ ഇരി കുന്നയോഗികളും ഉണ്ടു". അവർ ബ്രഹ്മാനന്ദത്തിൽ ലയിച്ചിരി ക്കും.

### ഉദരം

പചനക്രിയാവയവം. ഉഡ്ഡി യാനബന്ധം അഗ്നിസാരക്രിയ എന്നീ യൗഗികക്രിയക്ക 15 മിനി ട്ടുവീതം ഒഴിഞ്ഞവയറിൽ നടത്തി ക്കൊണ്ടിരുന്നാൽ വയറു് ശുദ്ധ വും ശക്തവും ആയി ഭവിച്ചു് ആയുരാരോഗ്യങ്ങരം വർദ്ധിപ്പി ക്കും. മിക്കരോഗങ്ങളുടേയും ഉത് പത്തി ഉദേത്തിലായിരിക്കും.

### ഉദാന**ൻ**

പഞ്ച പ്രാണൻമാരിൽ ഒന്നും. പ്രാണൻ, അപാനൻ, വ്യാനൻ, സ മാനൻ എന്നിവയാണും മററു നാ ലെണ്ണം. ശരീരത്തെ നേരെ നിവർ ത്തിനിറുത്തുന്നതാണും ഉദാനൻെറ ജോലി.

# ഉദാരക<sup>്</sup>ളേശം

ധർമ്മമേഘസമാധിയിലൊഴിച്ചു് മററു എല്ലായ്പ്പോഴും അനുഭവപ്പെ ടുന്ന ക്ളേശം.

### ഉദാവർത്തം

മലശോധനയ്ക്കു വൈഷമ്യങ്ങരം സൃഷ്ടിച്ചുകൊണ്ടു മലദ്വാര ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന അർശോരോഗം. അർശോരോഗം. യോഗചികിൽസകൊണ്ടേ ഈ രോഗത്തിനു ശമനം ഉണ്ടാകയുള്ളൂ. ശസ്ത്ര്യകിയ നടത്തിയാൽ താൽക്കാലികരക്ഷ മാത്രം സിദ്ധികും.

## ഉദചിഗ്നമനസ്കൻ മന:ക്ഷോഭമുള്ളവൻ.

### ഉന°നയനം

നീണ്ടു നിവർന്നിരിക്കുന്ന ശാീ രഞ്ഞെ തന്നത്താൻ നീട്ടി ഉയർത്തൽ. ശ്വാസം മേൽപ്പൊട്ടു വലിച്ചിട്ടാണു ഇതു സാധിക്കുന്നതു".

### ഉപകോസലവിദ്യ

ശിഷ്യനുനൽകുന്ന നിർഗ്ഗു ണാത°മധ്യാനവിദ്യ ഇതു സദ്യോ മുക്തിനൽകും.

## ഉപദ്രഷ്ടാവു്

അടുത്തിരുന്നുകാണുന്നവൻ--ദൈ വം. ദൈവംതന്നെ ജീവാത്മാവു്.

### ഉൻമനി

''ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു'' എ ന്നതു് അനുഭവിച്ചറിയൽ. ഇതു അമനസ്കയോഗത്തിനും ശാംഭവി മുദ്രയ്ക്കും സമാപത്തിക്കും കാര ണമായിത്തീരുന്നു. ഇതാണു് പത ഞ്ജലി മഹർഷിയുടെ ആത്മഖ്യാ തിയും വിവേകഖ്യാതിയും.

#### ഉപരമം

വിഷയവിരക്തി. കേവലജ്ഞാ നലയനം.

### ഉപരമചിന്ത

ചിന്ത അടങ്ങിയചി**ത്തം**. ആത°മാ വിൽ ലയിച്ചിരിക്കുന്ന അവസ°ഥ യിലെമനസ°സ°.

### ഉപലബ<sup>ം</sup>ധി

ബുദ്ധീന്ദ്രിയത്തിനു അതീത മായ സൂക്ഷ്മജ്ഞാനം.

#### ഉപവാസം

ആഹാരം കഴിക്കാതിരിക്കൽ, കാ രൃസാദ്ധൃത്തിനു ബന്ധുമിത്രാ ദികഠംകു മനസ്സുമാറാംവരു ത്താൻ ചിലർ ഇപ്രകാരം പ്രവർ ത്തിക്കാറുണ്ടു". മാസത്തിൽ ഒരു തവണ ഉപവാസം അനുഷ്ഠിച്ചാൽ അതു ആയുരാരോഗ്യങ്ങളെ വർ ദ്ധിപ്പിക്കും. മഹാത്മാഗാന്ധി ഉപവാസവ്രതം അനുഷ്ഠിച്ചു ഇം ഗ്രീഷ്ഭരണകൂടത്തെ പലപ്പോഴും വിറപ്പിച്ചിട്ടുണ്ടു". ആഹാരസാധനം ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ടു ഭക്ഷിക്കാതി രിക്കുന്നതിനെ പട്ടിണിഎന്നു പറയുന്നു.

### ഉപവിഷ്ടകോണാസനം

ഇരുന്നിട്ടു" കാലുക**ം** ഇരു വശങ്ങളിലേക്കു അകററിനീട്ടുക. ഓരോ കാൽമുട്ടിലും നെററിയും ത റയിൽ കൈമുട്ടും തൊടുക. നട്ടെ ല്ലിൻെ സുഗമതയ്ക്കു ഇതുപ്രേ യോജകീഭവിക്കുന്നതാണു".

## ഉപശമാവസ°ഥ

മാററമുള്ള സുഖദുഃഖങ്ങരം ഇല്ലാ തെ, ആത്മാവിൽ നിന്നു ലഭിക്കു ന്ന അനശ്ചരസുഖം.

## ഉപസ്തംഭകൻ ഉ**ത്തേ**ജകൻ.

# ഉപസ°ഥം

സ്ത്രീജനനേന്ദ്രിയം. താൽക്കാലിക നൈമിഷികാനന്ദംനൽകുന്ന തും, കായികമാനസികാരോഗ്യവി നാശം വരുത്തുന്നതുമായ അവയ വം.

### ഉപാദാനം

കാര്യത്തെ ഉണ്ടാക്കുന്നകാരണം. എന്നാൽ കാര്യമെന്നനിലയിൽ നേര ത്തേ ഇല്ലാത്ത ഒന്നിനെ ഉണ്ടാക്കാൻ ആർക്കും സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല.

### ഉപാധി

ധ്യാനരൂപം. ഒൻപതു° ധ്യാന സ°ഥാനങ്ങളിലൊന്നിൽമനസ°സി നെ ഉറപ്പിച്ചാൽ അണിമാദ്യഷ°ടൈ ശചര്യങ്ങാം സിദ°ധിക്കും.

### ഉപാംശു

ശബ്ദം പുറത്തുകേഠംക്കാതെ ചു ണ്ടുകളും നാക്കും ചലിപ്പിച്ചുകൊ ണുള്ള മന്ത്രജപം. ഈ മന്ത്രജപമാ ണും ബഹുഭൂരിപക്ഷംപേരും നട ത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നതും. ഇതിനു ശേഷം മാനസികജപദ്ധ്യാനങ്ങ ളിൽ ഏവർക്കും എത്തിച്ചേർന്നു ആ ശാസം മാത്രമല്ല ആനന്ദവും അനു

### ഉപാശ്രിതൻമാർ

അടുക്കൽവന്നു് ആശ്രയിക്കുന്ന വർ: മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിലെ ദ്വിതീ യഘട്ടമായ സാമീപ്യപദവിയിലെ ത്തിയവർ.

### ഉപേക്ഷ

സകലദുശ° ചിന്തകളോടും ദുഷ° കാര്യങ്ങളോടും തോന്നുന്ന ഉദാസീ നമനോഭാവം. യോഗിയ°ക്കു മന സ°സമാധാനമുണ്ടായി ധ്യാനം ഉറ യ°ക്കാൻ ഇതു അത്യാവശ്യമാകു ന്നു.

### ഉപേക്ഷ**കഭാവം**

സകലതും കാണുകയും അറിയു കയും ചെയ<sup>ം</sup>തതിനുശേഷം ഉണ്ടാ കുന്ന മനോഭാവം. ഈ ആളിനു ഒ ന്നിനോടും മമതാബന<sup>ം</sup>ധം ഉണ്ടായി റികുന്നതല്ല.

# ഉന്പ്പന്നശക്തിബോധം കുണ്ഡലിനീശക്തി ഉണർന്നാ ലുള്ളബോധം.

### ഉൻമന**ി**

''അഹംബ്രഹ്മാസ്മി'' അ നുഭവിച്ചറിയൽ. ആത്മഖ്യാതി. വിവേകഖ്യാതി. ഇതുതന്നെ മ നോൻമനിയും, സമാധിയും. യാ തൊന്നും കാണതേ, കേഠംക്കാതെ, സ്പർശനമില്ലാതെ, ആത്മാവിൽ ലയിച്ചു ആനന്ദിക്കുന്ന അവസ്ഥ. നാസാഗ്രദൃഷ്ടിയിലോ ഭ്രൂമദ് ധ്യദൃഷ്ടിയിലോ സ്ഥിതിചെ യ്തുള്ള ഈ സമാധി യോഗീന്ദ്രൻ മാർക്കുമാത്രം അനുഭൂതിയിൽ വരു

# ഉഭയപാദാം ഗുഷ'ഠാസനം

ഇരുന്നിട്ടു് കാലുകഠം നീടിപൊ ക്കി കാൽപ്പേരുവിരലുകളെ കൈ കഠംകൊണ്ടു പിടിക്കുക. ശരീരത്തി നു ലാഘവവും ഉറപ്പും കൈവരു ത്തും. ഉദരരോഗശമനം, ശരീരദാർ ഡ്യം എന്നിവയും കൈവരുത്തും.

## ഉയേഭ്രഷ്ടൻ

ലൗകികാഭ്യുന്നതിയിലും ആത് മീയാഭ്യുന്നതിയിലും നിന്നു് ഭ്ര ഷ്ടനായവൻ പരിശ്രമംഫലിക്കാ തെ, ചിതറിയമേഘംപോലെ സ ഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്ന ആ ത്മാവോടുകൂടിയവൻ.

# ഉച"ശ്വാസം

ശ്വാസം പുറത്തുവിടൽ. പ്രാണാ യാമക്രിയയിൽ ഒന്നാമത്തേതും ശ്വ സിക്കൽ രണ്ടാമത്തേതു ആഭ്യന്തര കുംഭകം. മൂന്നാമത്തേതു രേചകം. ക്രമേണ നാലാമതായി ബാഹ്യകും ഭകവും അഞ്ചാമതായി കേവലകും ഭകവും ഉണ്ടാകുന്നുണ്ടും. പ്രാണാ യാമത്തിൽ പുരോഗമിക്കുന്തോറും ഈ അനുഭവങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നു. ഉ ച്യാസംതന്നെ നിശ്വാസം. പ്രാ ണായാമത്തിൽ ഔന്നത്യംപ്രാപിച്ച വർ 32 സെക്കണ്ടുകൊണ്ടു നിശ്വാ സംചെയ്യും. അങ്ങനെ തുടർച്ചയാ യി 80 ഉച്യവാസംനടത്താൻ കഴി യുന്നവൻ രാജയോഗപാതയിൽ പ്രേ

## ഉഷ<sup>ം</sup>(ടാസനം

കാൽമുളുകളിൻമേൽ നിന്നിടും" കൈകഠം പിന്നോട്ടും നീട്ടി കാല് കുഴകളിൽവയ്ക്കുക. താടി മുക ളിലേക്കു നീട്ടിയിരിക്കും. തല ഉ ള്ളംകാലുകളിൻമേൽ സ്ഥിതിചെ യൂണം. ഒട്ടകത്തിൻെ പ്രതീതി ഉ അാക്കുന്ന യോഗാസനമാണിതും". നട്ടെല്ലൂകഠം അരോഗവും,സുശക്ത വും ആക്കിത്തീർക്കും. ആസ്ത്മാ രോഗശമനം കൈയ്വരുത്തും.

## ഉത**്**സർഗ°ഗം

മലശോധനം—അപാനവായുവി നൊ (പവൃത്തി.

## ഉൗർദംധാം

പരബ്രേഹ്<sup>°</sup>മം. മേൽപ്പെട്ടേക്കു<sup>ം</sup> ശാസംവലിച്ചു° (ഊർദ°ധാം വലി ച്ചു") അതിനെ സഹസ്രാരപത°മ ത്തിൽ പ്രവേശിപ്പിച്ചു ശിരസ്സ് പൊട്ടിച്ചായിരിക്കും രാജയോഗി കഠം മഹാനിർവാണം പ്രാപിക്കു ന്നതു<sup>ം</sup>. സാധാരണരുടെ മരണത്തേ യും ഊർദ്ധാംവലിയായി ഞ്ഞുപോരാറുണ്ടു<sup>ം</sup>. അവരുടെ ശചാ സം ഊർദ്ധാം ഗമിച്ചാൽനെററിക്കു താഴെവരെമാത്രമേ എത്തുകയുള്ളു. കണ്ണും', മൂക്കും', ചെവി, വായം' ഇ വയിലൊന്നിൽക്കൂടി ആയിരിക്കും സാധാരണർ അന്തൃശ്ചാസം വലി ച്ചു ബഹിഷ<sup>ം</sup>ക്കരിക്കുന്നതു".

ഊർദ്ധ്വകുക്കുടാസനം

പത്മാസനത്തിൽ കാലുകഠംക്കി ടക്കുകൂടി ഉള്ളംകൈകഠം താഴ്ത്തി തറയിൽപതിച്ചുള്ള കുക്കുടാസന സ്ഥനായതിനു ശേഷം, ശിര സ്സുകുനിച്ചു് നെററി തറയിൽ തൊടുക. ദേഹഭാരം മുഴുവനും ഉ

പ്രയോജനങ്ങ**ം** നട്ടെല്ലും സുശക്തവും എന്നാൽ എളുപ്പം വളയ<sup>ം</sup>ക്കാവുന്നതും ആയി പരിണമിക്കും.

## ഊർദ°ധ്വഗരസന -

ഊർദ്ധാഭാഗത്തിലേക്കു ഗമിപ്പി ക്കുന്ന നാക്കും. നാക്കിനെ വളച്ചും അണ്ണാക്കിൽ ചേർക്കേണ്ടതു ഖേച രീസിദ്ധിക്കു ആവശ്യമാകുന്നു. ഒരു നാഴിക ഇപ്രകാരം നാക്കിനെ ത്രിപഥ (അണ്ണാക്കു) ത്തിൽ ചേർ ത്തുഅടച്ചുവയം കാൻ കഴിയുന്ന ആളിനെജാമരണരോഗങ്ങളാന്നും ബാധിക്കുന്നതല്ല. കാമിനി ആശ്രേ ഷിച്ചാൽപോലും ബിന്ദു സ്രവി ക്കുന്നതല്ലത്രേ! രാജയോഗാഭ്യാസ

# മാഴുഭ<sub>ം</sub>നാജ്വംവ

ഉരംനാക്കുവളച്ചു<sup>ം</sup> അണ്ണാക്കിൽ കടത്തിയിരിക്കുന്ന അവസ<sup>്</sup>ഥയി ലെ നാക്കും.

# ഊർദ്ധാഗലംബിക

ഊർദ്ധ്വഭാഗത്തേക്കു നാക്കിനെ നീട്ടി വളച്ചും അണ്ണാക്കിൽവയ്ക്കു ന്നപ്രവൃത്തി ഹായോഗിക്ക ചെ യ്യാറുണ്ടും. ഏകാഗ്രതയിലെ ബോ ധാതീതാവസ്ഥയിൽ എത്തിച്ചേ രാൻ ലംബികോർദ്ധ്വഗമനം പ്രേ യോജനപ്പെടുന്നതാണും.

## **ഉംശുദ**്യന്നു പാരം

(ഭൂമദ്ധ്യത്തുനിന്നു സഹസ്രാ രപത്മത്തിലേക്കുള്ള സൂക്ഷ്മ ദോരം.

# ഊർദ്യധ്വധനുരാസനം

ഉള്ളംകാലുകളും ഉള്ളംകൈകളും ഉടൽ പിന്നോട്ടു തിരിച്ചുതറയിൽ പതിച്ചും തലതറയിൽ തൊടാതെ യും സ്ഥിതിചെയ്യുക. ഇതുത ന്നെ ചക്രാസനം.

# ഊർദ്ധപപാദാം ഗുഷ**്ഠാ**സനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു°, ഒരു കാൽ ഉയർത്തിനീട്ടി, അതിൻെറ വിരലു കളെ ആ വശത്തെ കൈയ്കൊണ്ടു പിടിക്കുക. കാൽമുട്ടിൽ നെററി തൊട്ടും കിടക്കാം.

# ഊർദ്ധഥപ്രസാരിതപാദാ സനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു കൈകഠം തല യുടെ പിൻഭാഗത്തേക്കു മലർത്തി നീട്ടുക. കാലുകഠം ഉയർത്തി മുതു കിൻെറ താഴെ അററംവരെ തറയിൽ തൊട്ടുകിടക്കുക.

പ്രയോജനങ്ങാം വയറിലെ അധികമാംസം അപ്രത്യ ക്ഷമാകും. നട്ടെല്ലിനു ശക്തിവർ ദ്ധിപ്പിക്കും.

## ഊർദ°ധ്വപ്രസാരിതൈക പാദാസനം

ഒററക്കാലിൽ നിന്നിട്ടു് ആ കാ ലിൻെറ മുട്ടിൻമേൽ നെററിതൊടു ക. മറെറകാൽ അരക്കെട്ടിനുതാഴെ വയ്ക്കുക. ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ പതിച്ചിരിക്കണം. ഊർദ"ധചമു<mark>ഖപശ°ചിമോത്താ</mark> നാസനം

ഇരുന്നിട്ടു" കാലുക്ക ചേർത്തു ഉയർത്തി കാൽമുട്ടുകളിൻമേൽ മൂ ക്കു"ചേർക്കുക. ഉള്ളംകാലുകളെ കൈകരംകൊണ്ടു പിടിക്കുക. പ്രയോജനങ്ങരം ക്ഷയരോഗവിനാശനം, ഭഹനശ ക്തിവർദ്ധനം ഉദരരോഗോച്ചാട

# ഊർദ<sup>്</sup>ധവമുഖപാദാഗുഷ്ഠാ സനം

നം എന്നിവ സാധിക്കുന്നു.

ഇരുന്നു" നീട്ടിയ കാൽവിരലുക ളിൽപിടിച്ചു കാലുകളെ ഉയർത്തു ക. പൃഷ്ഠഭാഗംമാത്രം തറയിൽ പതിഞ്ഞിരിക്കും. തുടർന്നു" കാൽ മുടുകളിൻമേൽ മുഖംതൊടണം. ഇ തു മലർന്നുകിടന്നുകൊണ്ടു" നടത്തണം.

# ഉൗർദ്ധവമുഖശപാനാസനം

പട്ടി മുഖം ഉയർത്തിനിൽക്കുന്ന പ്രതീതിഉണ്ടാകുന്ന ആസനം. ക മിഴ്ന്നുകിടക്കുക. ഉള്ളംകൈകയം അരക്കെട്ടിനു ഇരുവശത്തുമായിവ യ്ക്കണം കാലുകയനീട്ടി ഒരു അ ടി പരസ്പരം അകററി കാൽപ്പട ങ്ങളിൽ ഉയർത്തുക. ശരീരഭാരം മു ഴുവനും ഉള്ളംകൈകളിലും കാൽ പ്രടങ്ങളിലും താഞ്ങിയിരിക്കട്ടെ അ രക്കെട്ടുമുതൽ മേൽപ്പെട്ടുള്ള ശരീ രം ഉയർത്തി തല പിന്നോട്ടുനീട്ട

പ്രയോജനങ്ങാം കൈകാംക്കും നടുവിനും ശക്തി വർദ്ധിപ്പിച്ചു അരക്കെട്ടിലെ ര ക്തസഞ്ചാരം സുഗമമാക്കിത്തീർ ക്കും. നടുവേദന ഉണ്ടാകയില്ല. ഊർദ്ധാമൂലമധശ്ശാഖമ ശാത്ഥം

മുകളിൽ വേരുകളും താഴോട്ടായി ശാഖകളുമുള്ള അരയാൽമരം. ബ്രഹ്മത്തിൽനിന്നു സംസാരജീ വിതം ഉണ്ടാകുന്നഭാവന. സംസാര ത്തെ അശ്വർത്ഥമായി സങ്കൽപി കുന്നതു വേദങ്ങളിലെ പതിവാ കുന്നു.

## ഊർദ്<sup>്</sup>ധ്വ**രേതസ്വി**

രേതസ°സു" സാധാരണരുടെ (ബിന്ദു≕ശുകം≕ശുക്ളം≕ഇന്ദ്ര ജനനേദ്രിയത്തിൽക്കൂടിയാ സ്ഖലിച്ചുപേംകുന്നതു്. യോഗികളുടെ രേതസ്സാകട്ടെ മേൽപ്പെട്ടെ ലിംഗത്തിൽനിന്നു<sup>ം</sup> യ്ക്ക് ആണു് ഗമിക്കുക. ഭൂലോ കത്തിലെ മററു യാതൊരു രാജ്യ ത്തും ഇങ്ങനെയൊരു ആശയമില്ല, പദവുമില്ലതന്നെ. രേതസ്സിനെ മേൽപോട്ടേക്കു ഗമിപ്പിക്കുന്ന ആയ ജീവിച്ചിരിക്കും. ശതാബ°ദങ്ങ**ം** വിദഗ്ദ്ധർക്കുമാ പോണായാമ (തം സാദ<sup>്</sup>ധ്യമാകുന്ന ഒരു ദുഷ് കരകൃത്യമാണിതു്. സകലരാജ യോഗികളും ഊർദ്ധപരേതസപിക ളായിരിക്കും.

ഊർദ്യധാകുഞ്ചനം ജാലന്യരബന്ധം.

#### ഊഹ

ഗവേഷണോത°സുകത. അഷ°ട സിദ°ധികളിലൊന്നു°.

## ဗ္

ഋതംഭരപ്രേജ<sup>ം</sup>ഞ യോഗിയുടെ സംയമാഭ്യാസ ത്തിൽ ഏതിൻേറയും തത്വം വിശദ മാകും. നിർവികാരസമാപത്തിയി ലെ സമാധിപ്രജ'ഞയാണിതും.

### ഋതുക്ക∞

മകരംമുതൽ ഈരണ്ടുമാസം കൂടുമ്പോരം ഓരോഋതുവായി പരിഗ ണിച്ചു ഒരുവർഷത്തിനെ ആറു് ഋ തുക്കളായി ഭാഗിച്ചിരിക്കുന്നു. ശി ശിരം, വസന്തം, ഗ്രീഷ്മം, വർ ഷം,ശരത്തു്, ഹേമന്തം എന്നിവയാ ണു് ആറുഋതുക്കരം. പ്രാണായാമാ ഭ്യസനം ആരംഭിക്കേണ്ടതു വർഷ കാലാരംഭത്തിൽ ആയിരിക്കുന്നതു നന്നു്. അഭ്യസനത്തിൽ ഔന്നത്യം പോപിച്ചയോഗിയുടെ ശരീരത്തി നെ ഋതുഭേദങ്ങളൊന്നും ബാധിക്കു

## ഋഷി

ലൗകികാസക്തിയെന്യേ ഭാര്യ യോടൊത്തോ അല്ലാതെയോ ആശ്രമ ത്തിൽ അദ്ധ്യാത്മിക ജീവിതം നയിക്കുന്ന മഹാപുരുഷൻ.

## ഏ

## ഏകതതപാഭ്യാസം

പ്രണവത്തിൻെ ജപാവർത്തനം. (2) ധ്യാനത്തിൽ നേരിടുന്ന അന്തരാ യങ്ങാം ബാധിക്കാതെ മനസ്സി നെ ഏകാഗ്രമാക്കി നിലനിറുത്തേ അതാകുന്നു.

## ഏ**കതാ**നത

ഏകത്വം. ഏകത്വത്തിലേക്കും ന യിക്കുന്ന മനസ്സ് ധ്യാനത്തിൽ ക്കൂടി സമാധിയിൽ എത്തിച്ചേരും ഏതെങ്കിലും ഒരു വസ്തുവിൽ മനസ്സിനെ ദീർഘസമയം നില നിറുത്താൻ കഴിയാത്ത ആളിനു സ മാധിയിൽ പ്രവേശിക്കാൻ സാ ദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല.

### ഏകത്ര

മനസ്സിനെ ഏതെങ്കിലും ഒരു വസ്തുവിൽ നിവേശിപ്പിക്കുക. ഇതിനെ തുടർന്നാണു" ധ്യാനസി ദ്ധി ലഭിക്കുന്നതു".

### ഏകദാകാരസമാധി

ജ്ഞാതൃജ്ഞാന ജ്ഞേയങ്ങളു ടെ ഒന്നായുള്ള സമാധി. (തിപുടി മുടിഞ്ഞ അവസ്ഥയാണിതു്. ഒ ററവസ്തുവിൽ ധ്യാനം ഉറച്ചാൽ പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും ഏകദാകാര മായി തോന്നും.

## **ഏകപ**ാദകൗണ്ഡിന്യാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചു ട്യു് ഒരു കൈയ്മുട്ടിൻമേൽ ആ വ ശത്തെ കാൽവയ്ച്ചുനീട്ടുക. മറെറ കാൽ പിന്നോട്ടും നീട്ടിയിരിക്കും. പ്രയോജനങ്ങഠം

ഭുജ്ഞാരംക്കു ബലവും ഉദരാവയവ ഞാരംക്കു<sup>ം</sup> ലാഘവവും വരുത്തു ന്നു.

# ഏ**കപാദകൗണ് ഡില്യാസ**നം

കുനിഞ്ഞുനിന്നിട്ടു" ഉള്ളംകൈ കളിൽ ഉടൽഉറപ്പിക്കുക, ഒരു കൈ മുട്ടിൻമേൽ മറുവശത്തെ കാൽവയ് ക്കുക.

## ഏകപാദചക്രാസ്**ന**ം

ച(കാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം ഒരുകാൽ ഉയർത്തിനീട്ടുക. ഏകപാദപശ<sup>്</sup>ചിമോത്താനാ സനം

ഒരുകാൽ മുന്നോട്ടും, മറെറകാൽ മുഴുവൻ പിന്നോട്ടും നീട്ടിയിരു ന്നിട്ടും, താടി മുന്നോട്ടും നീട്ടിയ കാൽമുട്ടിൽതൊടുക.

## ഏകപാദബകാസനം |

ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചി ട്ടും, ഒരുകാൽമടക്കി മുട്ടും ആ വശ ത്തെ കൈമുട്ടിൻമേൽ സ്ഥാപിക്കു ക. മറെറകാൽ പിന്നോട്ടുംനീട്ടുക. പ്രയോജനം കൈകഠംക്കു ബലംവർദ്ധിച്ചും ഭാ രോദ്വഹനസമർത്ഥനായി വേി

## ഏകപാദബകാസനം ||

ക്കും.

ഉള്ളംകൈകളിൽ ഉടൽതാങ്ങി നീ ട്ടിനിറുത്തിയിട്ടു്, ഒരുകാൽ കക്ഷ ത്തിൽ വയ്ക്കുക. മറെറകാൽ പി നോട്ടുനീട്ടുക. തല തറയിൽ പതി ച്ചുംനിൽക്കാം.നീട്ടിയകാൽമുന്നോ ട്ടുനീട്ടിയും സ്ഥിതിചെയ്യാം.

# ഏകപാദരാജകപോതാസനം

ഒരുകാൽ മടക്കിഇരുന്നിട്ടു് മറെറ കാൽ പിന്നോട്ടുമടക്കി ഉള്ളംകാൽ തലയിൽ പിടിച്ചുവയ്ക്കുക. മട ക്കിയകാൽ മുന്നോട്ടുനീട്ടിയും ഇ രിക്കാം.

### പ്രയോജനങ്ങ 🗠

പാദങ്ങ**ം, തുടകം** എന്നിവയ<sup>ം</sup>കു ശക<sup>ം</sup>തിവർദ<sup>ം</sup>ധന.കാമാന<sup>ം</sup>ധതനശി പ്പിക്കും. മൂത്രോശയാസുഖങ്ങ**ം**ഒ രിക്കലും പിടിപെടുകയില്ല.

ഏകപാദരാജകപോതാസനം || ഒരുകാൽ മടക്കി ഇരുന്നിട്ടു° മറെറ കാൽ പിന്നോട്ടുനീട്ടി മുട്ടുമടക്കി അതിൻെ ഉള്ളംകാൽ ശിരസ്സിൽ വയ്ക്കുക. ആ കാലിൻെറ വിരലു കളെ, തലയിൽക്കൂടി ഉയർത്തിയ കൈകഠംകൊണ്ടുപിടിക്കുക.

# ഏകപാദരാജകപോതാസനം |||

ഒരുകാൽ മടക്കി മറേറയുള്ളം കാ ലിൽ ഇരുന്നിട്ടു് മറെറകാൽ പി ന്നോടുനീട്ടി മടക്കിഉയർത്തി തല യിൽവയ്ക്കുക. കൈകഠം നെററി കുമുകളിൽക്കൂടി താഴ്ത്തി ആ കാൽവിരലുകളെ പിടിക്കുക.

ഏകപാദരാജകപോതാസനം IV

ഒരുകാൽ മുന്നോട്ടും മറെറകാൽ പിന്നോട്ടും നീട്ടിയിരിക്കുക. പി ന്നോട്ടുനീട്ടിയ കാൽ മടക്കി തല യിൽ പതിച്ചു് അതിൻെറ വിരലു കളെ രണ്ടുകൈയ്കൊണ്ടും പിടി കുക.

# ഏകപാദശീർഷാസനം I

ഇരുന്നിട്ടു" ഒററക്കാൽ നീട്ടി മ റെറകാൽ തോളിലേററുക. മറെറകാ ലിൻമേൽ മറുവശത്തെ കൈയ്വ ച്ചു താഴ്ത്തിഇട്ടിരിക്കും. ശരീരം കഴിയുന്നെടത്തോളം നിവർന്നിരി ക്കേണ്ടതാകുന്നു.

## ഏകപാദശീർഷാസനം ||

ശീർഷാസനത്തിൽ ഒരു കാൽ ഉ യർത്തി നീട്ടിയും മറെറകാൽ പി ന്നോട്ടുനീട്ടി തറയിൽ പതിച്ചും സ്ഥിതിചെയ്യുക.

## ഏകപാദസർവാംഗാസനം

സർവാംഗാസനസ°ഥനായതിനു ശേഷം ഒരുകാൽ മുഖത്തിൻവശത്തേ ക്കു നീട്ടുക. കൈകഠം വാരിയെ ല്ലിൻമേൽ ആയിരിക്കട്ടെ. പ്രയോജനങ്ങഠം വൃക്കയേയും മൂത്രപിണ്ഡത്തേ യും സുഖപ്പെടുത്തുന്നു.

ഏകപാദസേതുബന്ധ സർ വാംഗാസനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് നടുവിനെ ഉള്ളം കൈകയകൊണ്ടു താങ്ങി ഉട ലിനെ ഉയർത്തുക. ഒരുകാൽ മേൽ പോട്ടും മറൈ ഉള്ളങ്കാൽ തറയിലും സൗഥിതിചെയ്യണം.

## ഏകപാദസ<sup>ം</sup>കന°ധാസനം

ഇരുന്നിട്ടു് ഒരുകാൽ നീട്ടി മറെറ കാൽ തോളിൽവയ്ക്കുക. മുന്നോ ട്ടുനോക്കി ഇരിക്കുക. ഉള്ളംകൈ കഠം നെഞ്ചിൽചേർത്തു വച്ചിരി കും.

# ഏകപാദ**വി**പരീതദണ്ഡാ സനം |

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് ഒരുകാൽനീ ട്ടി നടുവു് ഉയർത്തി മറെറകാൽ ഉയർത്തുക. ഉള്ളം കൈകളിൽ തല യുടെ പിൻഭാഗം ചേർത്തു് തറ യിൽ വയ്ക്കുക.

# ഏകപാദവിപരീതദണ്യാ സനം ||

ഒരുകാൽ ഉയർത്തിനീട്ടി, മറെറ ഉള്ളംകാൽ തറയിൽചേർത്തും അ തിൻെറ കുഴയിൽ രണ്ടുകൈകൊ ണ്ടും പിടിച്ചും തല തറയിൽ തൊ ടാതെ നിൽക്കുക.

## ഏകപാദശയനനിദ്രാസനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് ഒരുകാൽ മട ക്കി തലയ്ക്കു താഴെവച്ചു സ്ഥി തിചെയ്യുക.

## ഏകപാദോർദ്<sup>ധ</sup>വ ധനുരാ സനം

രണ്ടുകാലുകയ പരസ്പരം അ കററി നിന്നിട്ടു്, ഉടൽ പിന്നോട്ടു വളച്ചു് ഉള്ളംകൈയ തറയിൽ ഉറ പ്രിക്കുക. അനന്തരം ഒരുകാൽ ഉയർ അണം; ഒറാകൈയ് ഉയർത്തിയ തുടമേൽവയ്ക്കാം.

#### പ്രയോജനം

തരുണാസ്ഥികഠംകു അയവു് ഉ ണടായി ശരീരത്തിനു നീളവും ആ രോഗ്യവും വർദ്ധിക്കും.

## ഏകപാദവിപരീതദ ണ′ഡാ സനം I

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു° ഉള്ളംകൈക ളിൽ ശിരസ്സ്വയ്ക്കുക. ഉടലി നെ ഉയർത്തി ഒരു ഉള്ളംകാൽ തറ യിൽ പതിക്കണം. ആ കാൽ മടങ്ങ രുതും. മറൊകാൽ ഉയർത്തുക.

പ്രയോജനങ്ങരം

നെഞ്ചുവികസിക്കും നട്ടെല്ലിനു സൗഖ്യംനൽകും. പകുതി ശീർഷാ സനത്തിൻെ (പയോജനം ലഭിക്കു ന്നതാണും.

# ഏകപാദവിപരീതദണ°ഡാ സനം ||

മലർന്നുകിടന്നിട്ടും നടുവുവള ച്ചും ഒരുകാൽ ഉയർത്തിനീട്ടുക. കൈകയ രണ്ടുംകൊണ്ടും മറെറ പാ ദത്തിൽ ചുററിപ്പിടിക്കുക. കൈമു ട്ടുകയ തറയിൽ പതിഞ്ഞിരിക്കണം പ്രയോജനങ്ങയ

ാ ഉദാപേശികയക്കും നട്ടെല്ലിനും സാഖ്യംനൽകും. സ്വപ്നസ്ഖല നോഗം ശമിക്കും.

ഏകപാദഹസ്താസനം നിന്നിട്ടു് ഒരുകാൽമടക്കി പാദം മടിയിൽവയ്ക്കുക. ആ വശത്തെകൈകൊണ്ടു പാദത്തിൽ പിടിക്ക ണം. മറൊകൈയ് ആ കാലിൻെറ വശത്തു താഴ്ത്തി ഉള്ളംകൈയ് ത റയിൽ ഉറപ്പിക്കുക.

## ഏകഭക്തി

താനും ഈശ്വരനും ഒന്നാണെന്ന ഭക്തിയുള്ളവൻ. നാലുതരം ഭക് തൻമാരിൽ ശ്രേഷ്ഠൻ. നിത്യയു ക്തനുമാകുന്നു.

# ഏകഹസ്തഭുജാസനം

ഒരു ഉള്ളംകൈയിൽ സ്ഥിതി ചെയ്തിട്ടു് മറെറകൈയ് മുതു കീൽവയ്ക്കുക. ആ ഒററകൈയ് മുട്ടിൻമേൽ ആ വശത്തെ കാൽ മട ക്കിവയ്ക്കുക. മറെറകാൽ മുന്നോ ട്ടു്നീട്ടണം.

## ഏകാകി

ധ്യാനം, സ്വതന്ത്രചിന്ത, ബുദ്ധി വികാസം എന്നിവയ്ക്കും ഏ കാകി ആയിരിക്കേണ്ട ആവശ്യമു ണ്ടു്. സ്വജീവിതാഭിവൃദ്ധിക്കു വേണ്ടി ഒരു പരിപാടി തയ്യാറാക്കു മ്പോഴും, വിജയമാർഗ്ഗാനേഷ ണത്തിനും ഏകനായി കുറച്ചുസമ യമിരിക്കേണ്ടതു അത്യാവശ്യമാകു ന്നു. എപ്പോഴും കൂട്ടരോടൊത്തു ജീവിക്കുന്നവനു സ്വതന്ത്രചിന്ത യോ ഏകാഗ്രതയോ ഉണ്ടായിരിക്കു

## ഏകാഗ്രത

അഞ്ചുചിത്തഭൂമികളിൽ ഒന്നും. മൂഢ, ക്ഷിപ്ത, വിക്ഷിപ്ത, നിരുദ്ധ എന്നിവയാണും മറെറ നാലുംഎണ്ണം. മനസ്സുമാറിപ്പോ കാതെ ഒരു വസ്തുവിലോ ചി ന്തയിലോ ഒട്ടേറെ സമയം ഏർപ്പെട്ടിരിക്കൽ. ഏകാഗ്രചിന്ത ക്ളേശ ങ്ങളെ ഒഴിവാക്കി കർമ്മങ്ങളെ നി രോധിച്ചു സമാധിയിൽമനസ്സി നെ എത്തിക്കുന്നു.

# ഏകാഗ്രതാപരിണാമം

നിരുദ<sup>്</sup>ധചി**ത്തത്ത**ിൻെ അവ സ്ഥാപരിണാമം ആണിതു<sup>ം</sup>.

### ഏകാന്തം

(പപഞ്ചവും താനും ഒന്നാണും, ഒന്നുമാത്രമേ ലോകത്തുള്ളു എന്ന ചിന്ത. ബ്രഹ്മമയമായ തോന്നൽ.

# ഏകാന്തയോഗി

ഏകാന്തതയിൽ സ്ഥിതിചെയ് തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നയോഗി. ഏകാ ന്തയോഗികഠം അനവധിവർഷങ്ങഠം സമാധിസ്ഥരായി ഒരേഇരിപ്പിൽ ഇരുന്നുപോകാറുണ്ടു്.

# ഏകാത്യമകത

തൻെറ ആത്രാവുതന്നെയാണു് സർവത്രവ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നതു് എന്നബോദ്ധ്യം. ഈ ബോദ്ധ്യം പോലെ മഹത്തമമായൊരു അവ സ്ഥ ഭൂലോകത്തില്ലതന്നെ.

ഏകാത്യമികസംവിത്തു<sup>ം</sup> സർവത്രസചാത്മദർശനജ്ഞാ നം.

ഏകാക്ഷരം ഓം .

ഏകേന്ദ്രിയസംജ<sup>ം</sup>ഞാ**വൈരാ** ഗ്യം

മനസ്സിൽ സൂക്ഷ്മരൂപത്തിൽ കിടക്കുന്ന രാഗാദിദോഷങ്ങഠം മന സ്സ് പ്രക്ഷുബ്യമാകുമ്പോരം ഉണ്ടാകുന്ന വൈരാഗ്യം.

### ഏകേശചരവാദം

ദൈവം ഒന്നേയുള്ളു രണ്ടില്ല എ ന്ന വാദം. ഈ വാദം ബോധ്യംവ ന്നാൽ അതിനപ്പുറം ഒരു ചിന്താഗ തിഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

## ഏകോഹം

ഞാൻ ഒരേ ഒരു വസ്തു; അഥ വാ ഒരേ ഒരു വസ്തു ഞാൻ മാത്ര മാകുന്നു എന്ന ബോധം. ''അഖിലം ഞാനിതെന്ന വഴി'' സദാതോന്നു ന്നപക്ഷം, അതിനപ്പുറത്തു ഒരു ചി അാഗതിയോ അവസ്ഥയോ ഇല്ല തന്നെ.

## ഏഷണാത്രയം

ഏഷണാ = ഇ ച°ശ. പുടെത്രേഷ ണാ, വിഞ്ഞെഷണാ, ദാരൈഷണാ എന്നിങ്ങനെ മൂന്നുവിധത്തിലുള്ള താണു° ഏഷണാത്രയം.

### ഐകാഗ്ര്യം

ശൗചാഭ്യാസം നടത്തുന്നയോഗി യ്ക്കു താനും ബ്രഹ്മവും മാത്ര മേ ലോകത്തുള്ളൂ എന്ന ബോദ്ധ്യം ഉണ്ടാകും. ആ അവസ്ഥയാണി തു്.

## ഐന്ദ്രി

ഓംകാരത്തിൻെ 12 മാത്രകളിൽ 6—ാമത്തേതു $^{\circ}$ .

### ഐശവര്യം

മഹതചം. ഇതിനു എട്ടു ഭാവങ്ങളുണ്ടു്. അണിമ, മഹിമ, ലഘിമ, ഗരിമ, ഈശിതചം, വശിതചം, പ്രാ പ്തി, പ്രാകാശ്യം ഇവയാണ് അ ഷ്ടൈശചര്യങ്ങം. ഐശചര്യസിദ്ധി അഷ്ടൈശചര്യസിദ്ധി

#### ഓം

ഓം

ബ്രഹ്മം. ബ്രഹ്മത്തിൻെ സ്വ രൂപംതന്നെ ''ഓം'',കാരമാകുന്നു. ഓംജപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവരും; അങ്ങനെ ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കു ന്നവരും ഉണ്ടു്.

#### ഓംകാ**രജപം**

ഓം എന്ന അക്ഷരം ജപിക്കൽ. അ—്ള—്മ്ംംംം—എന്നീ മൂന്നുനാദം ചേർന്നതാണു് ഓം. ഈ അക്ഷരം മാത്രം ജപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവരുണ്ടു്. ഹിന്ദുക്കളുടെ സകലമന്ത്രങ്ങളുടേയും ആദ്യക്ഷരം 'ഓം' ആയിരിക്കും. അങ്ങനെ ഇതൊരു ഭിവ്യാക്ഷരമായി പരിഗണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

ഓമിതൃകാക്ഷരം ബ്രഹ°മ വ്യാഹരൻ മാമനുസ°മരൻ യ:(പയാതിതൃജൻ ദേഹം സയാതിപരമാംഗതിം

''ഓം'' ജപിച്ചു എന്നെധ്യാനിച്ചു മ രിക്കുന്നവൻ പരമഗതിയെ പോപി ക്കുന്നു.'' എന്നു° ഭഗവാൻ ശ്രീകൃ ഷ°ണൻ ഗീതയിൽ പറഞ്ഞിരിക്കു ന്നതും സ°മരണീയമാകുന്നുണ്ടു°.

#### ഓംകാരാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായതിനു ശേ ഷം, ഉള്ളംകൈയിൽനിന്നിട്ടു് വല തു കാൽമുട്ടു വലതുകൈപ്പത്തി കുസമീപത്തും ഇടതുകാൽമുട്ടു് ഇടതു കക<sup>്</sup>ഷത്തിൻമേലും ചേർ ക്കുക.

### ഓം ത**ത്**സത്

അതു എന്നെന്നും നിലനിൽക്കു ന്നതാകുന്നു—ടൈവം എന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്നതാകുന്നു എന്ന ബോദ്ധ്യം. ആദ്ധ്യാത്മികശാ സ്ത്രഗ്രന്ഥാവസാനത്തിൽ ഈ മൂന്നു അക്ഷരം പ്രയോഗിച്ചിരു ക്കും.

## ഔദുംബരമശകം

അത്തിപ്പഴത്തിലെ കൊതുകു്, ഔദുംബരത്തിലെ മശകം അതിൻമീ തെ സുഖമില്ലെന്നു കരുതുന്നതു പോലെയാണു് ലൗകികസുഖലോ ലുപരുടെ ഇടുത്തിയമന: സ്ഥിതി. ഇതിനെ എഴുത്തച്ഛൻ ആ ക്ഷേപിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ആത്മാനന്ദമാണു് അദ്ദേഹത്തിൻെ അഭിപോയത്തിൽ ഉത്തമമായുള്ളതു്.

ക

### കച്യതീരവാസം

വെള്ളക്കെട്ടുള്ള സ്ഥലത്തിനടു ത്തുള്ളവാസം. ഇവിടത്തെ താമസ ക്കാർക്കു് ജലദോഷം കൂടക്കൂടെ ബാധിക്കാറുണ്ടു്. ലഘുപ്രാണാ യാമയോഗാസന ക്രിയകരം രാവി ലേ 15 മി. അഭ്യസിച്ചുകൊണ്ടിരി കുന്നവർക്കു ഈ ബാധയുണ്ടാകു

### കണ**്ഠം**

താലുമൂലംമുതൽ വിശുദ<sup>ം</sup>ധി ച

(കംവരെയുള്ള കഴുത്തിൻഭാഗം. ക ഫോച്ചാടനംനടത്തി വിശുദ്ധവും സുശക്തവും ആക്കി സൂക്ഷിക്കേ ണ്ട ശരീരഭാഗമാണിതു്.

# <mark>കണ<sup>്</sup>ഠ</mark>കൂപം

കഴുത്തിൽ താഴെയററം. ഇവിടെ സംയമംചെയ്തു യോഗികയ പൈദാഹങ്ങയ ശമിപ്പിക്കാറുണ്ടു°.

### **കണ<sup>്</sup>ഠപീഠാസ**നം

കഴുത്തിനെ പീഠമാക്കിയുള്ള കി ടപ്പു്. മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് രണ്ടു കാലും മടക്കി ചെവികളുടെ ഇരു വശത്തായി തറയിൽ മുടുകളെ ഉറ പ്പിക്കുക. കൈകഠംമടക്കി നെററി മേൽ വച്ചിരിക്കും.

### **കണ°ാബന°ധം**

ഇരുന്നിട്ടു കഴുത്തിനെമാത്രം കു നിച്ചുള്ള ഇരിപ്പും. ജാലന്ധരബ ന്ധത്തിലെ പ്രാണായാമസഹിത മായ ഇരിപ്പുതന്നെ ഇതും. നടുവം നിവർന്നിരിക്കും. പത്മാസനത്തി ലായിരിക്കും യോഗാഭ്യാസികഠം ഇങ്ങനെ കണ്ഠബന്ധംചെയ്യുന്ന തും. പ്രാണായാമപ്രക്രിയ കൂടു തൽ ഫലപ്രദമാകാൻ കണ്ഠബ

# കണ<sup>ം</sup>ഠമുദ്ര

ജാലന്ധരബന്ധം. കണ്ഠത്തി നെ സങ്കോചിപ്പിച്ചു് താടി നെ ഞ്ചിൽ ചേർക്കുന്നതാണിതു്. സ ഹിത കുംഭകാരംഭത്തിൽ ചെയ്യേ ണ്ടതു്.

### കണ<sup>ം</sup>ഠസംകോചനം

ജാലന°ധരബന°ധം. കണ°ഠത്തെ ഇരുന്നഇരിപ്പിൽ നെഞ്ചിൽനിന്നു° ഒരു ഇഞ്ചു അകലെയായി താടി കുനിച്ചുള്ള ഇരിപ്പുതന്നെയാണി തും. സഹിതകുംഭകം ഇങ്ങനെ അ നുഷ്ഠിക്കണം.

# കർണ്ണധൗത**ി**

ചൂണ്ടുവിരലുകരം ചെവികരം ക്കുള്ളിൽ കടത്തി തിരുമ്മുക. കർ ണ്ണരോഗങ്ങരം വരുന്നതല്ല. കർണ്ണ ങ്ങളിലെ മാലിന്യങ്ങരം പുറത്തു പോകുന്നതാണു ഇതിനു കാരണം. കുളിക്കുമ്പോഴൊക്കെ ഇതു അനു ഷ്ഠിക്കാവുന്നതാണും.

## കർണ്ണപീഠാസനം

ഫലാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം വലതുകാൽ മടക്കി കാൽമുട്ടി നെ വലതു ചെവിയോടു ചേർത്തു താഴ്ത്തി തറയിൽ പതിക്കുക. ഇടതുകാൽ മുട്ടിനെ ഇടതുചെവി യോടുചേർത്തു താഴ്ത്തി തറയിൽ പതിക്കുക. കൈകഠം മുതുകിൻവ ശത്തുകൂടി പിന്നോട്ടുനിട്ടി മലർ ത്തിവയ്ക്കുക.

## കർണ്ണേഹസ°തബന°ധനം

കൈപ്പെരുവിരലുകയ കൊണ്ടു രണ്ടു കർണ്ണദാരവും അടച്ചുകഴി ഞ്ഞാൽ ഉളവാകുന്ന ശബ്ദം പല വിധത്തിൽ കേയക്കാറാകും. സമു ദ്രം, മേഘം, പെരുമ്പറ എന്നീനാദ ങ്ങളിൽ തുടങ്ങി മദ്ദളം,ശംഖു്, മണി, കൊമ്പു് ഇതുാദിനാദങ്ങളിൽ ചെന്നെത്തും. അവസാനം വീണാ വേണു നാദങ്ങളിലും വണ്ടിൻനാദ ത്തിലും എത്തിച്ചേരും. ഈ നാദത്തിൽ മനസ്സു ലയിച്ചാൽ യോഗി ലൗകികത്തിൽ തിരിച്ചുവരുന്നതല്ല.

കർത്തൃതചഭോക<sup>്</sup>തൃതചാഭി മാനം

ഞാൻ കർത്താവാണു്, ഭോക്താ വാണു് എന്നിങ്ങനെ അഭിമാനി കുന്നവൻ. ജ്ഞാനിയും യോഗി യും ഇതിൽനിന്നു് വിദൂരസ്ഥ രാകുന്നു. സകലതും നടക്കുന്നതു് പ്രകൃതിനിയമം അനുസരിച്ചാ ണെന്നേ യോഗികയക്കു വിചാര മുള്ളൂ.

#### കഥനം

വികത്ഥകഥനം പാടില്ല എന്നു മാത്രമല്ല, തൻെ യോഗാഭ്യാസാഭി വൃദ്ധിയെക്കുറിച്ചു അന്യരോടു സംസാരിക്കയുമരുതു്. ഇതാണു് രാജയോഗാഭ്യാസികഠം അനുഷ്ഠി ക്ഷേട ഒരു നിയമം.

#### കന്ദം

ജനനേന്ദ്രിയത്തിനു മുകളിലും പൊക്കിളിനുതാഴെയും ആയി, മു ട്ടയുടെ ആകൃതിയിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന അദൃശ്യലോലവസ്തു.

## കപാലകുഹരം

വായിൽ നാക്കിൻെ അടിയറാ ത്തുള്ളദാരം. ഇവിടെ നാക്കിനെ വ ളച്ചു കടത്തിയിട്ടാണു് ഖേചരീമു ദേ അഭ്യസിക്കുന്നതു്. അങ്ങനെ രാ ജയോഗാഭ്യാസികഠം കപാലകുഹ രത്തെ നാക്കുകൊണ്ടു അടച്ചിട്ടായി രിക്കും സമാധ്യഭ്യസനം നടത്തുക.

### കപാലഭാതി

ആറു ശുദ്ധീകരണ ക്രിയ്കളിൽ ഒന്നും. ധൗതി, വസ്തി, നേതി, ലൗലികി, തോടകം ഇവയാണും മാറു അഞ്ചുംഎണ്ണം. സകലതരം കഫദോഷങ്ങളേയും നശിപ്പിക്കുന്ന താണിതു<sup>ം</sup>. രണ്ടുമൂക്കിൻ ദ്വാരങ്ങ ളിൽക്കൂടി ദീർഘമായി ശ്വാസോ ച്ശാസം 80 വീതം 10 ദിവസം അഭുസിച്ചതിനുശേഷം, ഇടതു നാ സാരന് ധ്രത്തിൽക്കൂടി ഒരു സെക്ക ണ്ടിൽ 2 തവണവീതം 13 നിശചാ സം നടത്തുക. തുടർന്നു വലത്തേ തിൽക്കൂടി മാത്രം 13 എണ്ണം. ഇങ്ങ നെ ബാഹ്യമായും അണ്ണാക്കിൽ ത ട്ടിയും, ഇവയുടെ മദ്ധ്യേകൂടി യും ആയി ആകെ 78 നിശചാസമാ കട്ടെ. അങ്ങനെ ആകെ 5 പ്രാവശ്യം കൊണ്ടു° 390–400 എണ്ണം തികച്ചി ട്ടു° 7–8 സെക്കണ്ടു° വിശ്രമം. തു ടർന്നു വീണ്ടും 400 എണ്ണം. ഇങ്ങ നെ 5 തവണ 2000 നിശചാസങ്ങയ വീതം രാവിലെയും വൈകിട്ടും 5 മിനിട്ടു വീതം നടത്തിയാൽ കണ'് ത്തതിനുമേൽ യാതൊരു രോഗവും ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. കഫത്തിൻെറ-ഉച്ചാ ടനം നിമിത്തമുണ്ടാകുന്ന അനുഭവ മാണിതു". ഈ മൂന്നുമാസംകൊ ണടു് ഒരുലക്ഷത്തിഎണ്ണായിരം ക പാലഭാതി നടത്തിയാൽ തീരാത്ത കാസരോഗമില്ല.

## കപാലരന°(ധധൗതി

ചൂണ്ടുവിരലും നടുവിരലും അ ണ്ലാക്കിൽ കടത്തി മൃദുവായി തട വുക. രാവിലെ ഉണർന്ന ഉടനെ യും, വൈകുന്നേരത്തു ആഹാരം കഴിഞ്ഞഉടനെയും വേണം. ദൂരദർ ശനശക്തി സിദ്ധിക്കും. കഫവി നാശനം വരുത്തും.

## ക പാല<mark>വക്</mark> (തം

തലയോടിനുള്ളിലെ ദാരം. ഈ കപാലരന്ധ്യത്തിൽ നാക്കിനെ കട ത്തിയാണും ഖേചരീമുദ്രാഭ്യാസം നടത്തുന്നതും. വലതുകൈയ്പ്പെ രുവിരൽ അവിടെ കടത്തി ചുഴററി യാൽ കപാലരന് ധ്രധൗതി ആകും. ഇതു് ഉത്തമമായൊരു ശുദ്ധീകര ണക്രിയ ആകുന്നു. ഇതുതന്നെ കപാലരന് ധ്രധൗതി == ഫാ ല ര ന്ധ്രധൗതി.

#### കപിഞ<sup>്</sup>ജലാസനം

വലതുകാലിൻെ വലതുവശം ചരിച്ചുകിടന്നിട്ടു് വലത്തേ ഉള്ളം കൈയിൽ തല ഉറപ്പിച്ചു ഉടൽപൊ കുക. ഇടതുകാൽ മടക്കി പിന്നോ ടുനീട്ടി അതിനെ ഇടതുകൈയ് കൊണ്ടു പിടിക്കുക.

#### പ്രയോജനങ്ങ

കൈകാലുകഠംകു ശക്തിവർദ് ധിക്കും. കഴുത്തിലെ സന്ധികഠം ക്കു ലാഘവംസിദ്ധിക്കും. നെ ഞ്ചിനു വിസ്തൃതിയും ഉദരപേ ശിക്കും ശക്തിയും വർദ്ധി

### കപിലൻ

സാംഖ്യയോഗാചാര്യൻ.

## കപലിാസനം

ഒരു കാൽ നീട്ടി ഇരിക്കുക. മറററ കാൽ കഴുത്തിൽ പിൻവശത്തായി കടത്തിവയ്ക്കുക. ആ കാൽമുട്ടി നു മുകളിൽക്കൂടി ഒരു കൈയും രണ്ടു കാലുമുട്ടുകഠംക്കും മദ്ധ്യേ കൂടി മറെറകൈയും പിൻവശത്തേ കുനീട്ടി കോർത്തുപിടിക്കുക. നീട്ടിയ കാൽമുട്ടിൽ താടി ചേർ

#### പ്രയോജനങ്ങഠം

ഈ നിലയിൽ ദീർഘമായി ശ്വാ സോച്ശ്വാസം സുഖകരമായി നട ത്താൻ സാധിച്ചാൽ രോഗങ്ങളാ ന്നും ബാധിക്കില്ല.

### കൽ**പിതസി**ദ്ധി

ഔഷധമന്ത്ര ക്രിയാദികയ മുഖേ ന ലഭിക്കുന്ന സിദ്ധികയ. യോ ഗികയക്കു് ലഭിക്കുന്നതു് അകൽ പിത സിദ്ധികയ ആകുന്നു. കൽ പിതസിദ്ധി ലൗകികർക്കുമാത്രം.

### കപോതാസനം |

\* കാൽമുട്ടുകളിൽ നിന്നിട്ടു° പി നോട്ടുവളയുക ശിരസ്സു° ഉള്ളം കാലുകളിൻമേലും, കൈകഠം കാൽ ക്കുഴകളിലും വച്ചു സ°ഥിതിചെ യുക.

#### പ്രയോജനങ്ങഠം

നട്ടെല്ലിൻഭാഗങ്ങളെല്ലാം നിവർന്നു നീണ്ടു ആരോഗ്യവും ശക്തിയും വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നു.

### കപോതാസനം ||

കാൽമുട്ടുകളിൻമേൽ നിന്നിട്ടു് ഉടൽ പിന്നോട്ടുവളച്ചു് ഉള്ളംകൈ കഠം ഇടുപ്പിൻമേൽ താങ്ങിനിൽ ക്കുക.

#### കഫം

കഹത്തിനെ ദിനംപ്രതി ഉച്ചാട നം ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതു അത്യാവശ്യം. അതിലേക്കു കപാല ഭാതി, ദണ്ഡധൗതി തുടങ്ങി അ നേകം ധൗതിക്രിയകയ ഹായോഗ ശാസ്ത്രഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ വിധിച്ചി ട്ടുണ്ടു്. അവ അഭ്യസിച്ചു സമ്പൂർ ണ്ണ കഫ ബഹിഷ്കരണം നടത്താ ത്തങ്ങളിനു രാജയോഗി ആയിത്തീ രാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. ഏറാവും സുഗമമായി 600 കപാലഭാതി 5 മിനിട്ടിൽ നടത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നാൽ ഏവർക്കും ശിരോരോഗബാധ കൂടാ ത്ത സസുഖം ജീവിക്കാം. ആയുർ വേദികളും ഹായോഗികളും കഫ ത്തിൻെറ ഉച്ചാടനം അതൃതാപേ ക്ഷിതമായി പ്രഖ്യാപനം ചെയ്തി ട്ടുണ്ടു്.

## **ക**ഫോച്ചാടനപ്രക്രിയ

സുഗമമായികഫോച്ചാടനംനടത്തുന്ന ക്രിയ കപാലഭാതി ആകുന്നു. ഒരു സെക്കണ്ടിൽ രണ്ടു തവണവീ തം നിശ്വസിക്കുന്ന കപാലഭാതി 5 മിനിട്ടിൽ 600 വീതം 2 തവണ ദിനംപ്രതി നടത്തി 3 മാസം തികയ്ക്കുക. ആസ്ത്മ, കൂടക്കൂടെയുള്ള ജലദോഷം, വാതരോഗം എന്നിവ നിശ്ശേഷം ശമിക്കും. പ്രകടമായി രോഗങ്ങളാന്നും കാണാത്തവരും ഈ ക്രിയ നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതു ആരോഗ്യസംരക്ഷണത്തിനു അത്യന്താപേക്ഷിതമാകുന്നതാണ്.

#### കർമ്മം

പ്രവൃത്തി. ധാരണാഭ്യസനത്തി നു 2 മണിക്കൂറിൽ കൂടുതൽ സമ യം മറെറാരു കർമ്മത്തിൽ മാനസിക മായിപോലും ഇടപെടാതിരിക്കേ അതായുണ്ടു്. ഏതൊരു കർമ്മത്തി നുമുള്ളഫലം കർമ്മി അനുഭവിക്കു കതന്നവേണം. ''ഫലേച്ഛാര ഹിതംകർമ്മം'' യോഗത്തിലേക്കു

## കർമ്മകാണ°ഡം

അനവധി ക്രിയാഭാഗങ്ങളുള്ള വേദഭാഗം.

## കർമ്മകുശലത

കർമ്മങ്ങരം ചെയ്യുന്നതിൽ സാമർ ത'ഥ്യം. കർമ്മഫലാഭിസന'ധി യിൽ സുഖദുഃഖരഹിതമായി സ'ഥിതിചെയ്യാനുള്ള യോഗമന: സ'ഥിതിയാണു' സാക്ഷാൽ കർമ്മ കുശലത. ഈ മന:സ്ഥിതിയിൽ മാത്രമേ കർമ്മങ്ങയക്കു കുശലത സിദ്ധിക്കുകയുള്ളൂ.

### കർമ്മജതാദാത്മ്യം

ദേഹോഹംബുദ്ധി. ഇതു കർമ്മ ക്ഷയത്താൽ, നിവർത്തിക്കുന്നു.

## കർമ്മജ°ഞാനേ**ന്ദ്രി**യങ്ങ≎

- കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം അഞ്ചു° അ വ:– വാക്കു°, പാണി, പാദം, പാ യു, ഉപസ°ഥം.
- 2) ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങരം അഞ്ചും അവ:-കണ്ണും, നാക്കും, മൂക്കും, ചെവി, തചക്കും. ഇവയെ പഞ്ചേ ന്ദ്രിയങ്ങളെന്നും പറയാറുണ്ടും.

### കർമ്മണ്യകർമ്മം

കർമ്മത്തിൽ അകർമ്മം. കർമ്മം ചെയ്യുമ്പോയ ഞാനാണു് കർമ്മം ചെയ്യുന്നതു് എന്ന ഭാവനയില്ലാ യ്മ. യഥാർത്ഥജ്ഞാനിക്കു മാ ത്രമേ ഇതു സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

## കർമ്മണ്യഭിപ്രവൃത്തൻ

കർമ്മത്തിൽ നേരിട്ടു പ്രവർത്തി ക്കുന്നവൻ. കർമ്മഫലസംഗം കൂടാ തെ കർമ്മങ്ങ**ം** നടത്തുന്നവൻ ആ ണുശ്രേഷ<sup>ം</sup>ഠൻ.

### കർമ്മത്രയം

പ്രാരബ്ധം സഞ്ചിതം ആഗാമി കം (1) ശരീരംകൊണ്ടു് ഈ ജൻമ ത്തിൽ ആരംഭിച്ച കർമ്മങ്ങയആണു് പ്രാരബ്ധകർമ്മങ്ങയ (2) സഞ്ചിത കർമ്മം. മുജ്ജൻമങ്ങളിൽ സഞ്ചി യിക്കപ്പെട്ട കർമ്മങ്ങയ. (3) ആഗാ മി. അടുത്തജൻമങ്ങളിലും അനുഭ വിക്കേണ്ട കർമ്മഫലങ്ങയ കർമ്മ ത്രയമോചനംകൊണ്ടു മാത്രമേ നി

### കർമ്മപഞ്ചകാരണങ്ങ∞

ഒരു കർമ്മം നടക്കുന്നതിനു അ ഞ്ചുകാരണം ആവശ്യമുണ്ടു<sup>ം</sup>. അവ

- (1) അധിഷ'ാനം
- (2) കർത്താവു<sup>ം</sup>
- (3) ഇന്ദ്രിയങ്ങരം
- (4) വിവിധചേഷ°ടക∞
- (5) പ്രകൃതിശക്തി

## കർമ്മപ്രേരണ

ജ്ഞാനം, ജ്ഞേയം, ജ്ഞാതാ വു് ഇങ്ങനെ മൂന്നു്ആണു് കർമ്മ ങ്ങഠം നടത്താൻ പ്രോരണനൽകുന്ന തു്. ഈ മൂന്നെണ്ണം ത്രിപുടി ആ കുന്നു. ത്രിപുടി മുടിഞ്ഞവൻ യോഗീന്ദ്രനാകുന്നു.

## കർമ്മഫലത്യാഗി

യഥാർത്ഥത്യാഗിയാണ് കർമ്മ ഫലങ്ങളെ തൃജിക്കുന്ന ആരം അയാ രംക്കു് തൃജിക്കേണ്ടതായി മറെറാ ന്നും ഈലോകത്തു് ഉണ്ടായിരിക്കു ന്നതല്ല. കർമ്മങ്ങളിൽ ഏർപ്പെട്ടു് കർമ്മഫലത്യാഗം ചെയ്തുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്ന ആരം സന്യാസിയെ ക്കാരം ശ്രേഷ്ഠനാണെന്നു പറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

### **ക**ർമ്മഫലാ**സം**ഗം

കർമ്മഫലത്തിൽ ആസക്തി. ഇ തു് ദുഃഖകരമായും വന്നേക്കും.

### കർമ്മയോഗം

യോഗത്തിലേക്കു നയിക്കുന്ന കർമ്മം. നിഷ്കാമകർമ്മയോഗത്ത പ്രതിപാദിക്കുന്ന ഭഗവദ്ഗീതയി ലെ മൂന്നാമദ്ധ്യായം. ഫലേച്ഛാ രഹിതം കർമ്മമെന്നൊരു പ്രയോ ഗം വേദാന്തത്തിൽ സർവത്രവിരാ ജിക്കുന്നുണ്ടു്. ഫലത്തെ ഇച്ഛി ക്കാതെ യാതൊരാളിനും കർമ്മംചെ യ്യാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല. കർമ്മത്തി ഒൻറ കൂടെയുള്ളതും ആണും അതി ഒൻറ ഫലത്തിൽ ആസക്തി. അനു കൂലഫലത്തിൽ സന്തോഷിക്കാതെ യും, പ്രതികൂലഫലത്തിൽ സന്തപിക്കാതെയും, പ്രതികൂലഫലത്തിൽ സന്തപിക്കാതെയും ഉള്ള സമബുദ്ധി സർവദാ ഉണ്ടായിരിക്കാൻ സകലരും ശ്രദ്ധിക്കേണ്ടതാകുന്നു. "സമബുദ്ധിർ വിശിഷ്യതോ." ഇതാണും കർമ്മയോഗം.

#### കർമ്മയോഗി

ഫലം അനുകൂലമായിവന്നാൽ മത്ത നാകാതെയും പ്രതികൂലമായി വന്നാൽ ദുഃഖിതനാകാതെയും മന സ്സിനെ സമനിലയിൽ നിറുത്തു ന്ന ആയം. ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻ മാത്രമാണു് പ്രഖ്യാതനും ഉത്തമോ ത്തമനും ആയ കർമ്മയോഗി.

### കർമ്മസംഗി

കർമ്മതത്പരൻ-നിഷ്കാമകർ മമയോഗിയല്ല ഇവടെഉദ്ദിഷ്ടം.

### കർമ്മസംഗ്രഹം

കർത്താവു്, കർമ്മം, ഇന്ദ്രിയം ഇങ്ങനെ മൂന്നു ചേർന്നതാണു് ക**ർ** മമസംഗ്രഹം.

## കർമ്മസന്യാസം

കുടീചകൻ, ബഹൂദകൻ, ഹംസൻ, പരമഹംസൻ, തുര്യൻ, തു ര്യാതീതൻ, അവധൂതൻ എന്നീ ഏ ഴുതരം അവസ്ഥാന്തരങ്ങയ ഒരു സ ന്യാസി കടന്നുപോകേണ്ടതുണ്ടു്. അനന്തരം മാത്രമേ മോക്ഷത്തിനു \_അർഹനായിത്തീരുന്നുള്ളൂ; കർമ്മ സന്യാസിയും ആകുന്നുള്ളൂ.

#### കർമ്മാധികാരം

മനുഷ്യരുടെ സഹജധർമ്മമാണു് കർമ്മങ്ങ**ം ചെയ്യുക എന്നുള്ളതു്.** ഫലാസക്തിയെന്യേ കർമ്മംചെ യ്യുക എന്നതു ശ്രേഷ്ഠതമം.

### **കർമ്മേ**ന്ദ്രിയങ്ങരം

വാക്കു°, പാണി, പാദം, പായു, ഉപസ°ഥം എന്നിങ്ങനെ അഞ്ചു°. കണ്ണു°, ചെവി, നാക്കു°, മൂക്കു°, താക്കു° എന്നിവ പഞ്ചേന്ദ്രിയ ഞ്ഞാം ഇവ പത്തുമാണു° ബാഹുക രണങ്ങാം.

## കരുണ

മററുജീവികളെ ഉപദ്രവിക്കാതി രിക്കാനുള്ള മനോഭാവം യോഗി കഠംക്കു ഉണ്ടാകണം. അതാണു് ക രുണയുടെ ഒരു ലക്ഷണം. ആരുടേ യും ദുഃഖത്തെ ഉച്ചാടനം ചെയ്യുന്ന മനോഗുണം യോഗത്തിന്റെ ഉന്നത നിലയിലേക്കു് സാധകനെ നയി കുന്നതാണു്.

## കല്യാണകൃത്

ശുഭകർമ്മം ചെയ്യുന്നവൻ.കല്യാ ണകൃത്തിനു ഒരിക്കലും ദുർഗതി ഉണ്ടാകുന്നതല്ല എന്നു ഗീത.

#### കവി

എട്ടാമറിയുന്നവൻ;സർവജ്ഞൻ.

#### കഷായം

യോഗാഭ്യാസത്തിനിടയ്ക്കു ചി അവൃത്തിസ്തംഭിച്ചു അഖണ്ഡാ ത്മാനന്ദത്തിൽനിന്നു വ്യതിചലി കാറുണ്ടു് ആ വ്യതിചലനമാണു് കഷായം.

#### കാകാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽപതിച്ചു° കുത്തിയിരുന്നിട്ടു° കാൽവിരലു കഠം കൈകളിൽ ചേർത്തു മുന്നോട്ടു നോക്കി ഇരിക്കുക.

# കാകിമുദ്ര

കാക്കയെപ്പോലെ വായ്തുറന്നും വായുവിനെ വിഴുങ്ങുന്ന ക്രിയ. നിശ്ചസിക്കുന്നതു മുക്കിൽക്കൂ ടിവേന്നം. കഫവിനാശം, വരു ത്തുന്ന ഒരു ക്രിയയാണിതും. ദേ ഹത്തിനു കുളിർമ്മ ഉണ്ടാക്കുകയും ചെയ്യും. ഓഹശമനം വരുത്തും.

### കാണ്ഡം

ബഠംബിൻെ ആകൃതിയിൽ പൊക്കിളിനുതാഴെയുള്ള നാഡീസ മൂഹം. സുഷുമ്നാഡീകാണ് ഡത്തെ തുളച്ചു മണിപൂരകചക്രേത്തിൽ പ്രവേശിക്കുന്നു. പക്ഷിക ളുടെ മുട്ടയ്ക്കുള്ള ആകൃതിയാണു് ഇതിനുള്ളതും. സാധാരണർക്കു് ഇതു അദൃശ്യമാകുന്നു. ഇതുതന്നെ കങം.

#### കാണ്ഡാസനം

കാലുകഠം മടക്കി കാൽമുട്ടുകഠം ഇരുവശങ്ങളിലേക്കായി ഒരേ ചൊ വ്വിനുനീട്ടുക. കാൽപ്പടങ്ങഠം ചേർ ത്തും ഉള്ളംകാലുകഠം ഇരുവശങ്ങളി ലായും ആക്കി വയറിനുമേൽ വയ് ക്കുക. കൈകഠം ഉയർത്തി ഉള്ളം കൈകഠം ചേർത്തുവയ്ക്കുക. കൈ കഠം മുതുകിൽചേർത്തും വയ്

## പ്രതോജനങ്ങരം

-ജനനേന്ദ്രിയശക്തി വർദ്ധിക്കും. കാമാന്ധതനീങ്ങും. സ്വപ്നസ് ഖലനം അസ്തമിക്കും.

### കാൽപനികദേവതകയ

ഓരോഗുണത്തോടുകൂടിയ ദേവ തകരം. മനുഷ്യർ കാര്യസാദ്ധ്യ ത്തിനായി ഓരോഗുണമുള്ള ദേവ തമാരെ ആരാധിക്കാറുണ്ടു്. അത്ത രം ദേവതമാരാണ് കാൽപനികദേ വതക∞ം.

## കാപുരുഷൻ നിദിതൻ

#### കാമകാമി

വിഷയങ്ങളിൽ കാമമുള്ളവൻ. കാമാധിക്യം ഏവരേയും മാനസി കമായി കായികമായി തകർത്തുക ളയും.

#### **കാമക്രോ**ധപരായണൻ

കാമക്രോധങ്ങളിൽ തത്പറൻ--നികൃഷ്ടൻ.

# കാമക്രോധവിയുക്തൻ

കാമക്രോധങ്ങളോടു വേർപെട്ട വൻ-ഉത്തമൻ.

### കാമരാഗബലാനചിതൻ

കാമരാഗബലങ്ങളോടു കൂടിയ വൻ–നികൃഷ്ടോദ്ദേശ്യസിദ്ധി കായി സർവദാപ്രവയത്നിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നവർ.

## കാമരൂപം

മൂലാധാരത്തിനും സ്വാധിഷ്ഠാ നത്തിനും മദ്ധ്യേയുള്ള സീവനീ അരമ്പിനെ അമർത്തി സിദ്ധാസ നത്തിലോ മൂലബന്ധത്തിലോ മ ഹാമുദ്രയിലോ സ്ഥിതിചെയ് താൽ കാമാസക്തി ക്രമേണ നശി കും. ''യോനിസ്ഥാനു'മാണി ഏതൊരു യോഗാഭ്യാസിയുടേയും ആദ്യ[പവർത്തനമാകുന്നു.

### കാമസങ്കൽപവർജിതം

ആഗ്രഹവും സങ്കൽപവും ഒഴി ഞ്ഞഅവസ<sup>ം</sup>ഥ.

### കാമാഖ്യയോനി

മൂലാധാര സ്വാധിഷ്ഠാനചക്ര അരംക്കുമദ്ധ്യെ ഉപ്പൂററി അമർത്തി ഇരുന്നാൽ കാമംനശിച്ചു ഏകാഗ്ര തയും രാജയോഗവും സിദ്ധി ക്കും. കാമം എന്ന പേരോടുകൂടിയ യോനിസ്ഥാനം.

#### കാമാധിഷ്ഠാനം

ഇന്ദ്രിയങ്ങടാം ബുദ്ധി, മനസ് സ് എന്നിവയാണു് കാമത്തിനു അധിഷ്ഠാനമായുള്ളതു്. ഇവയെ സ്ഥാധീനമാക്കിയാൽ കാമത്തെ ജ യിച്ചു് നിത്യാനന്ദം അനുഭവി

#### കാമാനലൻ

കാമമാകുന്ന അഗ്നി. രണ്ടിനും ഒരിക്കലും തൃപ്തിവരില്ലല്ലൊ.

## കായരൂപം

സംയമാഭ്യാസം ചെയ്തിട്ടുള്ള രാജയോഗിയുടെ ശരീരത്തിനു ചു ററുമുള്ള രശ്മികഠം (കമേണ അദൃ ശ്യമായി, യോഗിതന്നെ അദൃശ്യനാ യിഭവിക്കുന്നു.

### കായവഹ്നിമണ്ഡലം

ശരീരത്തിൽ ഏകദേശം മദ`ധ്യഭാ ഗത്തായി വയറിൽ സ്ഥിതിചെ യ്യുന്ന അഗ്നി–ജാരാഗ്നിമണ്ഡ ലംതന്നെയാണിതു്.

### കായവ്യൂഹം

ശരീരശാസ°ത്രം. നാഭീചക്ര ത്തിൽ സംയമംചെയ്യുന്ന യോഗി ശരീരശാസ°ത്രം മുഴുവനും പെട്ട ന്നുബോധമുള്ളവനായി ഭവിക്കും.

## കായസിദ<sup>്</sup>ധി

ശരീരത്തിനു മരണം ഉണ്ടാക്കാതി രിക്കുന്നസിദ്ധി. കപാലകുഹര ത്തിൽനാക്കിനെ അടച്ചാൽ സഹ സ്രാരപത്മത്തിൽനിന്നു അമൃതം **ം**ശരീരംമുഴുവനും താഴോട്ടുവന്നു വ്യാപിക്കുന്നതോടെ അമരത്വം സി ദ°ധിക്കുന്നു. ഇതിനു കഴിവില്ലാ ത്തവർ മരണാധീനരായി ഭവിക്കു ന്നു. അനവധിവർഷങ്ങളിലെ പ്രാ ണായാമ പ്രക്രിയകരംകൊണ്ടു് ഇ ഷ്ടാനുസരണംസചച്ഛനുമൃത്യു വരുത്തുന്ന കായസിദ്ധി; യോഗി കഠംക്കുമാത്രം സിദ്ധം. ഇന്ന ദിവ സംവരെ മാത്രമേ ഒരുവനു ജീവി തമുള്ളൂ എന്ന വിശ്ചാസത്തെ വെ ലുവിളിച്ചുകൊണ്ടു് രാജയോഗി കരം പ്രാണായാമം മുഖേന കായ സിദ്ധി കൈവരുത്തിസോച്ഛാ ജീവിച്ചിരിക്കുന്നു. സോച°ഛാനുസരണം മരിക്കയും ചെയ്യുന്നു. ആ മരണം സാച്ഛങ വും അനായാസവും ആയിട്ടായിരി ക്കും ഭവിക്കുക. അഷ്ടൈശചര്യ സിദ്ധിയുള്ളവർക്കു മാത്രമേ കാ യ സിദ്ധിയുണ്ടായിരിക്കുകയു ള്ളൂ.

## കായസംപത്തു്

ശരീരത്തിൻെ മനോഹരതയും ശക്തിയും. ശരീരത്തിൻെ ഓരോ അവയവഭാഗത്തും. സംയമം ചെയ് തിട്ടു ലഭിക്കുന്ന സമ്പത്താണിതും.

### കാരണം

മനുഷ്യന് സ്ഥുലഭേഹം സൂ ക്ഷ്മദേഹം കാരണദേഹം എന്നി ങ്ങനെ മൂന്നു ശരീരമുണ്ടു്. ഇവ 96 തത്വങ്ങളിൽ ഉയപ്പെടുന്നവയാകു ന്നു.

## കാരണശരീരം ആത്മാനന്ദഭാവന.

### കാര്യം

നമ്മളുടെ ദുഷ്'പ്രവൃത്തികളുടേയും ശിഷ്ട്ര്രവൃത്തികളുടേ യും ഫലങ്ങളാണു് നമ്മളുടെ ജീ വിതത്തിനു കാരണം. ശക്തിചാ ലനിമുദ്ര തുടങ്ങിയ പല യോഗാ ഭ്യാസങ്ങളും നമ്മളെ ഔൽകൃഷ്ട്യ ത്തിലേക്കു നയിക്കുന്നതാണു്. സ ദാ ഓർത്തിരിക്കേണ്ട ഇക്കാര്യം മിക്ക വരും ഓർക്കുന്നില്ലെന്നേയുള്ളൂ.

## കാര്യാകാര്യവിവേകം

കാര്യമിന്നതു° അകാര്യമിന്നതു° എന്നതിനൊ വക തിരിച്ചറിവു°.

#### കാലൻ

മരണമുണ്ടാക്കുന്നവൻ. പ്രാണാ യാമംകൊണ്ടു കാലനെ അകാറി ഇ ഷ്ടാനുസരണം ജീവിച്ചിരിക്കാൻ രാജയോഗിക്കുമാത്രം സാധിക്കും. ജനനമരണ ബോധാതീതൻമാരായ വേദാന്തയോഗികഠംകു കാലൻ ഇ ല്യതന്നെ.

## കാലജിത്തു

കാലനെ ജയിച്ചവൻ. അരയാമം വീതം 6 മാസം വിപരീതകരണി മുദ്ര, പ്രാണായാമംതുടങ്ങി പല യോഗാഭ്യാസങ്ങളും കാലനെ ജയി കുന്നവയായി രാജയോഗത്തിൽ പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടുണ്ടു". പ്രാണായാ മ പരായണനായി അസംപ്രജ°ഞാ തസമാധിയിൽ സ°ഥിതിചെയ്യുന്ന രാജയോഗിയാണു° കാലജിത്തു°.

## കാലദേശപരിച<sup>്</sup>ഛേദരഹി തൻ

കാലദേശങ്ങളെ വേർതിരിച്ചറി യാതെ ആത്മാനന്ദത്തിൽ ലയിച്ചി രിക്കുന്നയോഗി. അയാഠംക്കു സൂ ര്യോദയാസ്തമനങ്ങളോ ഋതുഭേദ ങ്ങളോ ദേശഭേദമോ ഉണ്ടാകുന്നില്ല.

### കാലദേശാവസ്ഥക∞

കാലം, ദേശം, അവസ്ഥ എന്നി വയെല്ലാം സാധാരണമനുഷ്യരെ ബാധിക്കുന്നവയാകുന്നു. രാജയോ ഗിയെ ഇവയൊന്നും ബാധിക്കുന്ന തല്ല. എന്നാൽ ഇവയെല്ലാം ഹഠയോ ഗികളെ ബാധിക്കുന്നവയാണുതാ നും. (പാണായാമത്തിൻെറ പരമോ ന്നതഭാവത്തിൽ രാജയോഗികഠം കാ ലദേശാവസ്ഥകളെ ജയിച്ചവരായി ഭവിക്കുന്നു.

### കാലദേശാവസ്ഥാഭേദനം

കാലദേശാവസ്ഥകളെ ഭേദിച്ചു അവയുടെ ബാധ ഏരംക്കാതിരി ക്കാൻ പ്രോണായാമ പരായണനുമാ ത്രമേ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ. അങ്ങ നെയുള്ള ആളാണു് രാജയോഗി.

#### കാലഭൈരവാസനം

ദേഹം ഇടത്തോടു ചരിച്ചു് വല തുകാലിൻെറ ഇടതുവശം തറയിൽ ഉറപ്പിക്കണം. ഇടത്തേ ഉള്ളംകൈയ് തറയിൽ ഉറപ്പിക്കയും, വലത്തേതു അതിൻെറ ചൊവ്വിനു ഉയർത്തുക യും ചെയ്യുക. ഇടതുകാൽ കഴു ത്തിൻമേൽ വയ്ക്കണം.

### കാലഭോക<sup>ം</sup>(തി

കാലത്തിനെ ഭക്ഷിക്കുന്ന ആരം. കുണ്ഡലിനിശക്തി ഉണർന്ന യോഗിക്കു അനവധിവർഷക്കാലം ബോധാതീതാ വ സ്ഥ യി ലി രി ക്കാൻ കഴിയും. സേചച്ഛാമൃത്യു കളാണു് അവർ. സുഷുമ്നാനാ ഡിയും കാലഭോക്ത്രി ആയി പരിഗണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു. ഇവർ കാലത്തെ ഭക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നു. കാലം ഇവരെ ഭക്ഷികുന്നതല്ല. സാധാരണ മനുഷ്യരെല്ലാം കാലഭക്ഷണ ത്തിനു അടിപ്പെട്ടുപോകുന്നവരാണു്.

#### കാലവഞ്ചനം

കാലനെ അഥവാ കാലത്തെ വ ഞ്ചിച്ചു് സുദീർഘകാലം ജീവിച്ചി രികുന്ന യോഗികളുണ്ടു്. ബോ ധാതീതാവസ്ഥയിലോ, അസം പ്രജ്ഞാത സമാധിയിലോ അന വധിവർഷം ജീവിതംനയിക്കുന്നവ രാണു് ഇവർ. യോഗാഭ്യാസംനട ത്തി എത്രത്തോളം വിജയിക്കുന്നോ അത്രത്തോളം കാലനെ വഞ്ചിച്ചു് ജീവിതം ദീർഘിപ്പിക്കാം. ഇതാ ണു് കാലനെ പററിക്കുന്നവിദ്യ.

## കാശ്യപാസനം

വലതുവശം ചരിഞ്ഞുകിടന്നിട്ടു വലത്തേ ഉള്ളംകൈയ് തറയിൽപ തിച്ചു, വലത്തേകാൽപ്പടത്തിൽ ശ രീരം ഉയർത്തണം. ഇടതുകാൽ മട ക്കി പാദം അരക്കെട്ടിൽചേർക്കണം. അതിൻെ വിരലുകളെ ഇടതുകൈ യ് പിൻവശത്തുകൂടി കൊണ്ടുവ ന്നുപിടിക്കണം.

#### പ്രയോജനം

കൈകാലുക**ാ**ക്കും അരകെട്ടിനും ശക്തിയും എന്നാൽ ലാഘവവും സിദ്<sup>ധ</sup>ധികും.

#### കിൽബിഷം

പാപം. പാപവിമുക്തനാണു യോഗി. അന്ത:കരണ കിൽബിഷ ത്തിനെ നശിപ്പിക്കുന്നതിന്നു് ധാ രണാഭ്യാസമാണു് ഉത്തമം.

# കുക്കുടാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം, കൈകഠം കാൽവണ്ണകഠംകും തുടകഠം**കും** ഇടയിൽക്കൂടി താഴ് ത്തി ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പി ച്യു ഉടൽപൊക്കിനിറുത്തുക.

( പയോജനങ്ങ**ം** വയർ ഒതുങ്ങി കൈക**ംകും ശകം** തിവർദ്ധിക്കുന്നു.

# കുണ°ഡലിനി

മൂലാധാരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യു ന്നതും സുപ്തമായതുമായ ഒരു അദ്ഭുതശക്തിവിശേഷം. ഇതു പോണായാമങ്ങഠംകൊണ്ടു ഉണർ ത്തിയാൽ ഭ്രൂമദ്ധ്യത്തു പ്രവേശി ച്ചു ആനന്ദംനൽകും. ദിനംപ്രതി 6 മണികൂർ സമയത്തെ പ്രാണായാ മ പ്രക്രിയകഠം ഒരു ദശവർഷം ന ടത്തിയാൽ ഒരു ബ്രഹ്മചാരിക്കു

കുണ്ഡലിനീ പ്രബോധം കുണ്ഡലിനീശക്തിയുടെ ഉ ൺവു്.

# കുംഭകം

സഹിതകുംഭകം ബാഹ്യകുംഭകം കേവലകുംഭകം എന്നിങ്ങന മൂന്നു തരം കുംഭകംഉണ്ടു്. പ്രോണനെ പിടിച്ചുനിർത്തലാണിതു്. ദിനം പതി 80 എണ്ണംവീതം 4 തവണ അഭ്യസിച്ചു് 6 മാസംകൊണ്ടു് അ ൗലക്ഷത്തിലധികം കുംഭകം പൂർ ത്തിയാക്കിയാൽ കുണഡലിനീശ പ ക്തി ഉണർന്നു ആനന്ദം അനുഭവി ക്കാം. മരണത്തെജയിക്കാം. സഹി തകുംഭകത്തിൽനിന്നു ബാഹ്യകേ വലകുംഭകങ്ങളിൽക്കൂടി സ്തംഭ വൃത്തിയിൽ എത്തിച്ചേർന്നാൽ മര ണജയമായി. ഒരു യോഗാഭ്യാസി യുടെ യോഗാഭിവൃദ്ധിക്കുള്ള ല ക്ഷണങ്ങഠം കുംഭകത്തിൻെറ എണ്ണം ദൈർഘ്യം ഇവയുടെ വർദ്ധന അ നുസരിച്ചാണു് സ്ഥിതിചെയ്യു

# കുലകുണ°ഡം

മൂലാധാരത്തിൻെറ മൂലത്തിലു ഉളദാരം.

## കുഹു

ലിംഗദേശത്തുസ്ഥിതിചെയ്യു ന്നു.നാഡി ചലനങ്ങളെല്ലാം ഇതിൽ നിന്നാണു° ഉദ്ഭവിക്കുന്നതു°.

# കൂടസ്ഥം

ഒരിക്കലും സചഭാവത്തിനു മാററ മില്ലാത്തതും.

കൂടസ്ഥൻ നിർവികാരൻ≕ബ്രഹ്മം.

കൂടസ<sup>്</sup>ഥനിതൃത സുസ്ഥിരത.

# കൂർമ്മനാഡി

കണ°ഠകൂപത്തിനുതാഴെ നെഞ്ചി ലുള്ള ഒരു നാഡി. സ്ഥൈര്യം ഉ ണ്ടാക്കും. ഹൃദയപുണ്ഡരികം എന്നും ഇതിനു്പേരുണ്ടു്. മന: സ്ഫൈര്യലബ്ധിയ്ക്കു് കൂർമ്മ നാഡിയിലെ സംയമാഭ്യസനം പ്ര യോജനപ്രമോകുന്നു.

## കൂർമ്മവായൂ

കൺപോളകയ അടയ്ക്കുകയും തുറക്കുകയും ചെയ്യുന്നതു് ഈ വായുവിൻെറ (പവർത്തനം കൊ ണ്ടാകുന്നു.

## കൂർമ്മാസനം

ഇരുന്നിട്ടു് ഉള്ളംകാലുകശ ചേർ ത്തുവയ്ക്കുക. അവയ്ക്കുമേൽ താടിവച്ചിട്ടു മുന്നോട്ടുനോക്കുക. കൈകരം പിന്നോട്ടുനീട്ടി ഉള്ളം കൈകരം മലർത്തി മടക്കിവയ്ക്കു

## <sub>.</sub>കൂർമ്മേംഗാനിഭാവം

കൂർമ്മത്തിനു് അംഗങ്ങളോടുള്ള ഭാവം. അവയവങ്ങളെ നിമിഷം കൊണ്ടു് ഉള്ളിലേക്കു വലിക്കാൻ കഴിയും. അതുപോലെ യോഗിയ് ക്കു സർവാംഗങ്ങളുടെ പ്രവർത്തന ങ്ങളെകൊണ്ടു് അവയെ മോചിപ്പി ക്കാൻ കഴിയും.

### കൃകരം

പഞ്ചവായുക്കളിൽ ഒന്നു<sup>ം</sup>. ദാഹ വും വിശപ്പും ഉണ്ടാക്കുകയാണു ജോലി.

## കൃച<sup>്</sup>ശ്രചാന്ദ്രായണവ്രതം

കറുത്തവാവിനു ആഹാരമൊ ന്നും കഴിക്കാതിരിക്കുക. അടുത്ത നാഠാമുതൽ ഓരോദിവസം ഓരോ ഉരുളഘോർവീതം വർദ്ധിപ്പിച്ചു വെച്ചുത്തവാവിൻനാളിൽ 15 ഉരുള ചോറുണ്ണുക. തുർടന്നു ഓരോ ഉരു ളച്ചാർവീതം കുറച്ചു് കറുത്തവാ വുദിവസം ഒന്നും ഭക്ഷിക്കാതിരി ക്കുക. ഇതാണു് കൃച്യശചാന്ദ്രാ യണവ്രതം. കൃച്യം കഠിനം. ലെ 30—ാം ശ്ലോകാർദ്ധമായ ''അപരേനിയതാഹാര:

പ്രാണാൽ പ്രാണേഷുജുഹചതിന എന്നശ്ലോകാർദ്ധം ഇത്താം വ്രതാ നുഷ്ഠാനങ്ങള സൂചിപ്പിക്കുന്ന താണും.

## കൃതാർത്യഥത

കൂടുതലായി യാതൊന്നും ആവ ശൃപ്പെടാത്ത മന:സ്ഥിതി.

## കൃഷ<sup>ം</sup>ണവൃത്തി

ദുഷ്ടൻമാരുടെ പ്രവൃത്തി. യോഗിക്കു കൃഷ്ണവൃത്തിയോ ശുക്ളവൃത്തിയോ ഉണ്ടായിരിക്കു ന്നതല്ല

### കൃഷ്ണാസനം

വലത്തേ ഉള്ളംകൈയ് തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. ഇടതുകാൽ നീട്ടി തറ യിൽ പതിപ്പിക്കുക. വലതുകാൽ ഇടതുചെവിക്കടുത്തുകൂടി ഉയർ ത്തുക.

കൃൽസ°നവിത്ത° പരിപൂർണ്ണജ°ഞാനി.

## കേവലകുംഭംകം

പൂരകാനന്തരമുള്ള സഹിതകുംഭകം. രേചകാനന്തരമുള്ള ബാഹ്യ കുംഭകം ഇവ അഭ്യസിച്ചുകഴിഞ്ഞ തിനുശേഷം, കുംഭകങ്ങഠം കൂടാതെ യുള്ള ഇരിപ്പും. ശ്വാന്നനിശ്വാസ ങ്ങളില്ല. നാഡിചലനവുമില്ല. വി ശപ്പും ദാഹവുമില്ലാത്തഅവസ്ഥ. രാജയോഗത്തിലെ സമുന്നതമായ ഒരു അവസ്ഥയാണിതും.

## കേവലീസംഖ്യ

ഓരോ ശചസനത്തിലും നമ്മ⊙

അജപാമന്ത്രം ഓരോന്നു ജപിക്കു ന്നുണ്ടു്. ശാസോച്ശ്വാസമെ ന്യേ കേവലകുംഭകത്തിൽ സ്ഥി തിചെയ്താൽ അജപാമന്ത്രം ജപി ക്കില്ല. ഒരുദിവസം മൂന്നുനാലുത വണ മാത്രം നിശാസംനടത്തുന്ന യോഗി കേവലകുംഭകത്തിൽ ആന നിക്കുന്ന ആളായിഭവിക്കും

### കൈവല്യം

മോക്ഷം.

ശരീരചിന്തയോ ലോകകാര്യചിന്തയോ ഒന്നുംകൂടാതെയുള്ള പോണനിർഗ്ഗമനം. അഖണ്ഡസച്ചി ദാനന്ദരൂപ ധ്യാനാവസ്ഥയാണിതു്. ഇതിനപ്പുറം ഒരു അവസ്ഥയെപ്പററി ഹിന്ദുമതം ഒന്നും പറയുന്നില്ല. കൈവല്യം പ്രാപച്ച് ആളിനു ജനനമരണങ്ങരം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

#### കോഗശഭേദം

അന്നമയകോശം, പ്രാണമയകോ മാം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാന മയകോശം, ആനന്ദമയകോശം എ ന്നിങ്ങനെ ശരീരത്തിനെ അഞ്ചുകോ വേങ്ങളായി വിഭജിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇ വയിലെല്ലാം സഞ്ചരിക്കുന്ന ജീവ നു ഇവയുടെ ഭേദം അനുസരിച്ചു മാറാം ഉണ്ടാകുന്നുണ്ടു്. അതുത ചെന്ന കോശഭേദം.

#### **ക**:ഗികി

യോനികാണ<sup>്</sup>ഡം മുതൽ ഉപ്പൂ ാാ∵വരെ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു ഞഃൃശ്യനാഡി.

## **്രകിയായോഗം**

**ാപസ്സ**്, സ്വാദ്ധ്യായം, ഈ **വാപ്രണി**ധാനം. ഇവ മൂന്നും ക്ലേ **റ**്രസംഹാരം ചെയ്ത് സമാധി യിലേകു് യോഗിയെ നയികു ന്നു.ഇതുതന്നെ ക്രിയായോഗം. എ ഴുത്തച്ഛൻ അദ്ധ്യാത്മരാമായ ണത്തിൽ ക്രിയായോഗത്തെ വിവ രിക്കുന്നുണ്ടു്. അതു ഭക്തിയോ ഗത്തിലെ പൂജാവിധികളാകുന്നു.

### ക്രൂരവായു

കഠിനമായ വയററുവേദന. ജല വസ്തികൊണ്ടു ശമിപ്പിക്കാം. അ ഗ്നിസാരക്രിയയും യോഗമുദ്ര യുംകൊണ്ടു ശമിക്കാത്ത ക്രൂരവാ യുമനുഷ്യ ശരീരത്തിലില്ല.

#### ്രേകാധം

കോപം. ഹിംസാ കാമങ്ങളിൽ നിന്നു ഉദ്ഭൂതമാകുന്നു. ഇ തിൻെ ശമനത്തിനുള്ള മനശ്ശാ സ്ത്രചികിത്സ ക്ഷമയാകു ന്നു. ഭയം, ആലസ്യം, അതിസ്ഥ പ്നം, അതിജാഗരം, അത്യാഹാരം, അനാഹാരം എന്നിവ കൂടിക്കലർന്ന ക്രോധാദികളെ യോഗി ഉപേക്ഷി ക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇവയ്ക്കെല്ലാം അതീതരാണും വേദാന്തയോഗിക ളും രാജയോഗികളും.

#### (കൗഞ്ചാസനം

വലതുകാൽ മടക്കിഇരുന്നിട്ടു് ഇടതുകാൽ നീട്ടി ഉപ്പൂററിയെ ര ണ്ടു കൈയ്കൊണ്ടും പിടിച്ചു ഉ യർത്തണം. ആ കാലിൻെറ മുട്ടിൽ താടിതൊടുക. ഇതുപോലെ, വല തുകാൽ നീട്ടിയും അഭ്യസിക്കണം. പ്രയോജനങ്ങരം

പശ്ചിമോത്താനാസനത്തിലെ അ നുത്രികാസ്ഥി വികസനം സം ഭവിച്ചു ക്ഷയരോഗനിവാരണ വും ഉദരരോഗനിവാരണവും കൈ വരുത്തുന്നു. നട്ടെല്ലിനു സൗഖ്യം ഉണ്ടാകുന്നു.

### ക<sup>ം</sup>ളേശം

അവിദ്യ, അസ്മിത, രാഗം, ദ്വേഷം, അഭിനിവേശം എന്നീ പഞ്ച ക്ളേശങ്ങളെ ധ്യാനംകൊണ്ടാണു് ജയിക്കേണ്ടതു്.രാജയോഗാഭ്യാസി കഠം ഇപ്രകാരം പ്രവർത്തിച്ചു് പ ഞ്ചക്ളേശനിവൃത്തി വരുത്തിയി ട്രാണു് രാജയോഗിആയി ഭവിക്കു ന്നതു്.

### ക<sup>്</sup>ളേശപഞ്ചകം

അവിദ്യ, അസ്മിത, രാഗം, ദേചഷം, അഭിനിവേശം.

#### ഖ

#### ഖേഗമനം

ആകാശഗമനം ചെയ്യുന്ന സി ഒ്ധി. ഉപകരണങ്ങളൊന്നും കൂടാ തെ പോണായാമം മുഖേന ശരീരം ലോലതമവും അദൃശ്യവും ആക്കി ത്തീർത്തതിനുശേഷം ലഭിക്കുന്ന സിദ്ധിയാണിതും. മഹായോഗി കഠംകുമാത്രം ലഭ്യം.

### ഖേചരതചസിദ<sup>്</sup>ധി

പഞ്ചഭൂതങ്ങളെ ജയിച്ചിട്ടു് സക ലലൗകികചിന്തകളേയും ഉപേക്ഷി ച്ചാൽ നാസാഗ്രദൃഷ്ടി ഉറയ്ക്കും മനോമരണം സംഭവിച്ച ആ രാജ യോഗി ആകാശ്ഗമനസമർത്ഥനാ യിഭവിക്കും.

# ഖേചരിമുദ്ര

കപാലരന<sup>ം</sup>(ധത്തിൽ നാക്കിനെ കടത്തി<sup>്</sup> ഭ്രൂമദ്ധ്യേ നോട്ടം ഉറപ്പി

ഈിപ്പു്. ഖം ... ആകാശം ഖേ \_ ആകാശത്തിൽ. ബ്രഹ്മരന് ധേത്തിൽ നാക്കിനെ എത്തിക്കുന്ന തിനുമുമ്പും, നാക്കിനെ പുറമെ നീട്ടി പുരികമദ്ധ്യംവരെ എ**ത്ത**ി ക്കേണ്ടതുണ്ടും. ഇതു 32 വയസം സിനകം സാധിച്ചിരിക്കണമെന്നു മുണ്ടു<sup>ം</sup>. നാക്കിൻെറഅടിവശം തല മുടിനാരുപോലെ ലോലവും മൃദു ലവും ആ യചരടു°കൊണ്ടു° അല° പാൽപം മുറിക്കണം. ആ ഭാഗം പ ഴുക്കാതിരിക്കാൻ ഇന്തുപ്പും മഞ്ഞ ക്കടുക്കയും പൊടിച്ചു<sup>ം</sup>6 മാസംപു രട്ടണം. ഇങ്ങനെ കപാലകുഹരത്തി ൽ നാക്കിനെക്കടത്തി നിരാമയനാ യിസ്ഥിതിചെയ്താൽ അയാഠം മോക്ഷപദത്തിൽ എത്തിച്ചേരുന്നതാ ണ്. യോഗിക⁄ം വായടച്ചു്സദാ ഇങ്ങനെഇരിക്കാൻ ശ്രചിക്കാറുണ്ടു<sup>ം</sup>. രോഗദുഃഖമരണങ്ങളൊന്നും അയാ ളെ ബാധിക്കുന്നതല്ല. സുഖദുഃഖ ങ്ങളോ രാപകലുകളോ അയാ<del>ഠം</del> അ റിയുന്നതല്ല. രക്തസഞ്ചാരവും നാഡീചലനവും മനശ<sup>്</sup>ചലനവും നിന്നിരിക്കും. വജോളിയുടെ അ ഭ്യാസംകൊണ്ടു ലഭിക്കുന്ന കാല ബോധാതിതാവസ്ഥയാണിതു<sup>ം</sup>.

### ഖേചരീബീജം

ഹ്രീം എന്ന മന്ത്രം യോഗി ദിനം പ്രതി 12 തവണ ജപിച്ചാൽ മായാ വിമുക്തനായിത്തീരും. പുർണ്ണ വിമോചനസിദ്ധിക്കു് ഈ മന്ത്രം 5 ലക്ഷം തവണ ബ്രഹ്മചര്യത്തോ ടെ ജപിക്കേണ്ടതുണ്ടു്. ജരാനരക ളുടെമോചനം,ആരോഗ്യസമൃദ്ധി എന്നിവ ഈ മന്ത്രജപത്തൽ സിദ് ധിക്കും.നാക്ക് വലിച്ചറീട്ടിയുള്ള ചേചര്യഭ്യാസം 12 വർഷം നടത്തി യാൽ മാത്രമേ വിജയംസിദ്ധിക്കു കയുള്ളൂ. എന്നാൽ ഫ്രീം മന്ത്രജപ ത്തിൻെറ ഫലപ്രാപ്തിക്കു് ഇത്ര യുംകാലം വേണ്ടിവരുന്നതല്ല. ക്ര മേണയോഗി പ്രപഞ്ചംമുഴുവൻ സ്വശരീശത്തിൽ ഭർശിച്ചു സംതൃ പ്തനാകും.

### ഖേചരീസ്ഥാനം

സുഷുമ്നയാണു ഖേചരീസ് ഥാനം. സുഷുമ്നയിൽ പ്രാണ മാനസങ്ങരം പ്രവേശിച്ചാൽ ഖേച രിയായി.എന്നാൽ അവ ഭ്രൂമദ്ധ്യേ പ്രവേശിച്ചു സഹസ്രാരപത്മ ത്തിൽ എത്തേണ്ടതുയുണ്ടു്. സഹ സോരപത്മം സർവദാശുദ്ധശു

### ഖ്യാതി

അവിദ്യ. സുഖദുഃഖങ്ങ**ം,** സ് ഥിരാ 'ഥിരതക**ം** ഗുണദോഷ <del>ങ്ങം ഇത്യ</del>ാദി ഭാവനക<del>ം</del>.

#### ഗഗനാകാരം

=ആകാശാകൃതി. ആകാശം ശൂന്യ വും അനന്തവും ആകകൊണ്ടു്, അ തിനു പ്രത്യേകാകൃതിയൊന്നുമി ല്ല. ആത°മാവു് ആയ പരമാത്മാ വു് ഗഗനാകാരത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു.

#### ഗഗനം

ഒൻപതുധ്യാനസ്ഥാനങ്ങളിൽ ഒന്നു്. ശിരസ്സിൽ മേൽഭാഗം. പ്രാണനെ അവിടെ യോഗികഠം പ്രവേശിപ്പിച്ചു് മരണത്തെ ജയി ച്യും ആനന്ദിച്ചും കഴിച്ചുകൂട്ടാറു

### ഗജകറണി

**അ**ചാനവായുവിനെ കണ<sup>ം</sup>ഠത്തി

ലേക്കു നയിച്ചും സകല ആഹാര പദാർത്ഥങ്ങളേയും പുറത്തുകള യുക. ഇതും ഒരുതരം വമനക്രിയ യാണും. 3-4 ഇടങ്ങഴി ജലം ഉള്ളിൽ കടത്തി തുപ്പിക്കളയുന്നതും ഗജക രണിതന്നെം.

## ഗണേശക്രിയ

അതിരാവിലെ 7-8 ഗ്ലാസ്പച്ച വെള്ളം കുടിച്ചിട്ടു" വയറിനെ കറ ക്കുക. കൈകയംകൊണ്ടു ഞെക്കുക. ഉടനെ മലശോധന സുഗമമായി ന ടക്കും. അതു" 5-6 തവണ നടന്ന ന്നുവരും. ആഴ"ചതോർും ഇതു ന ടത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നാൽ മലബന്ധ ശല്യം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. 5 മിനിട്ടിൽ കൂടുതൽ സമയം ഇതിലേക്കുവേ

## ഗണ<sup>ം</sup>ഡഭേരുണ<sup>ം</sup>ഡാസനം

കമഴ്ന്നുകിടന്നിട്ടു് കാലുകയ ഉയർത്തി ചെവികളുടെ ഇരുവശങ്ങ ളിലായി താഴ്ത്തുക. തറയിൽ ചേർന്നിരിക്കുന്ന ഉള്ളംകാലുകളു ടെമേൽ കൈകയംകൊണ്ടുപിടിക്കു ക. താടി തറയിൽതൊട്ടു് മുന്നോ ടുനോക്കി സ്ഥിതിചെയ്യണം. കൈകയ ഇരുവശങ്ങളിലായി നീ ട്രിയും സ്ഥിതിചെയ്യാം.

#### (പയോജനങ്ങഠം

മൂലാധാരചക്രം,സ്വാധിഷ്ഠാനച ക്രം മണിപൂരകചക്രം ഇവിടങ്ങളി ലെ നാഡീസമൂഹത്തിനു ലാഘവം സിദ്ധിക്കും. ഈ ചക്രങ്ങളിൽ ര ക്തസംചാരം ധാരാളമായി നടന്നു ദേഹസൗഖ്യം വരുത്തും. മലബസ് ധത്തെ നിശ്ശേഷം നശിപ്പികും.

### ഗതസംഗൻ

സംഗമില്ലാത്തവൻ-ഒന്നിനോടും

മമതാബന്ധമില്ലാത്തവൻ. ഇയാളാ ണു് നിർമ്മുക്തനും നിതൃമുക് തനും.

#### ഗന്ധം

ധാരണയെ സഹായിക്കുന്ന സു ഗന്ധം, അസഹൃതവരുത്തുന്ന ദുർഗന്ധം എന്നിങ്ങനെ രണ്ടുതരം ഗന്ധങ്ങളുണ്ടു' ഗന്ധജൈവതൻ മാത്രയുടെ പ്രവർത്തനങ്ങളാണിവ. രാജയോഗിയുടെ ദേഹം സുഗന്ധ മുള്ളതായിരിക്കും. ഭഗവാൻ ശ്രീ കൃഷ്ണൻ തളസീസുഗന്ധവാ ഹിയായിട്ടാണു' ഒടുവിൽ രാജ യോഗമാർഗ്ഗത്തിൽ മഹാനിർവാണം പ്രാപിച്ചതു'.

#### ഗർഭശയനാസനം

ഗർഭാസനസ്ഥനായതിനു ശേ ഷം മലർന്നുകിടക്കുക. കൈകളുടെ സ്ഥാനം തെററരുതു<sup>ം</sup>. ഗർഭാസനം നോക്കുക.

### ഗർഭാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം, കൈയ തുടകയക്കും കാൽവ ണ്ണകയക്കും ഇടയിൽക്കൂടി താഴ് ത്തി ചെവികളിൽപിടിക്കുക. പൃ ഷ്ഠഭാഗംമാത്രം തറയിൽ പതി ഞ്ഞിരിക്കും.

#### ഗമനം

ശരീരത്തിലെ പൃഥിഭാഗത്തി ൻെ പ്രവർത്തനം. പാദകർമ്മേന്ദ്രി യത്തിൻെ വിഷയമാണിതും. ഗമ നംതന്നെ വിഹരണം.

#### ഗരിമ

വളരെഘനത്തോടുകൂടി; വലിയ ശ്രീരത്തോടുകൂടിയ അവസ്ഥ. അഷ്ടോശചര്യങ്ങളിൽ ഒന്നും. പ്രാണായാമാഭ്യാസനത്തിലെ ധാര ണ സ്ഥാധീനമാകുമ്പോരം ഈ ഐ ശ്വര്യം സിദ്ധിക്കും.

## ഗരുഡാസനം

ഒരുകാലിൽ നിന്നിട്ടു" മറെറകാൽ മടക്കി നീട്ടിയകാലിനെ ചുററി നിൽക്കുക കൈകഠംമടക്കി ചു ററി ഉള്ളംകൈകഠം ചേർത്തു മു ക്കിൻമേൽ വയ്ക്കുക. രണ്ടുകാലു കളും അൽപം മടക്കിയും നിൽ ക്കാം.

#### ഗാന്ധാരി

സുഷുമ്നാസരസ്വതീ നാഡി കരംക്ക് മദ്ധേയുള്ള ഒരു നാഡി. നാഭീച(കം മുതൽ ഇടതു നയനം വരെ നീണ്ടുകിടക്കുന്നു ഹസ്തി ജിഹ്വാനാഡിയാണ് നാഭിയേയും വലതുനയനത്തേയും യോജിപ്പി കുന്നതു്.

# ഗായത്രീപോണായാമം

4: 16: 8 എന്ന മാത്രാക്രമത്തിലാ ണു° ഗായത്രീമന്ത്രത്തിലെ വരി കര നിർമ്മിതമായിരിക്കുന്നതു°. അതു° ഇങ്ങനെയാണു°.

- 1) ഓം ഭൂർഭൂവ: സ്വ:
- 2) തത്സവിതുർവരേണിയം ഭർഗ്ഗോദേവസ്യധീമഹി:
- 3) ധീയോയോന:പ്രചോദയാത്. ഒന്നാംവരിയിലെ 4 അക്ഷരം ജപി കുമ്പോരം പൂരകം. 2-ാംവരിയി ലെ 16 അക്ഷരം ജപികുമ്പോരം സ ഹിതകുംഭകം. 3-ാംവരിയിലെ 8 അക്ഷരം ജപിക്കുമ്പോരം രേചകം. വരേണ്യം എന്ന ശബ്ദത്തിനെ 'വ രേണിയം' എന്നു ആക്കിയിരിക്കു ന്നതു വേദവിധിപ്രകാരമാകുന്നു.

ഇങ്ങനെ ഗായത്രിമന്ത്രജപത്തോടെ ശാസ്ത്രീയമായ പോണായാമവും നടക്കുന്നുണ്ടു്. ജപം മാനസികമാ യിവേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. മന്ത്രജപ പോണായാമങ്ങഠം ഒരുമിച്ചുനടത്തി മനോലയം സമ്പാദിക്കുന്ന ഈ അ നുഷ്ഠാനം ഏകാഗ്രതാധ്യാനങ്ങ ളിൽ നിഷ്ഠവരുത്തുന്നു. അതു ക്രമമുക്തിക്കു നിദാനമായിത്തീ

## ഗായത്രിമന്ത്രം

ഗാനംചെയ്യുന്നവനെ ത്രാണം (ര ക്ഷ) ചെയ്യുന്ന ഈ ദിവ്യമന്ത്രം അ റിയാത്ത ബ്രാഹ'മണർ ആരുംതന്നെ ഭൂലോകത്തില്ല. ഓം ഭൂർഭുവ: സ്വ: തത്സവിതുർവരേണ്യം ഭർഗ്ഗോ ദേവസു ധീമഹീ. ധീയോയോന: പ്രചോദയാത് (ഭൂലോകത്തിലും ഭുവർലോകത്തിലും സൂർഗ<sup>ം</sup>ഗലോ കത്തിലും വ്യാപിച്ചു°, നമ്മഠംക്കു നൽകുന്നവനായി, (പചോദനം സകല ജീവജാലങ്ങളേയും വിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുന്ന വനായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന സ്വയംജ്യോതി സ്സ് ആയ സൂര്യനെ ഞങ്ങഠം ഉ പാസിക്കുന്നു) ഈ മന്ത്രം കുളിച്ചു  $\omega_{\lambda}$ ദ $^{\circ}$ ധനായി 21 തവണ രാവിലെ ജപിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാൽ ഐശ്വര്യ മുണ്ടാകും. 108 തവണ ജപിക്കുന്ന വരുമുണ്ടു". വ്രതദിവസങ്ങളിലെ ലാം ഈ മന്ത്രം അനവരതം ജപിക്കു ന്നവരാണു് അവർ.

#### ഗാ**ലവാസനം**

പതൗമാസനസ°ഥനായതിനുശേ ഷം ഉള്ളംകൈകളും തലയും തറ യിൽപതിച്ചിട്ടു° ഒരുകാൽ പി നോട്ടുനീട്ടുക. പ്രയോജനം കൈകഠംക്കു ശക്തി വർദ്ധിപ്പി ച്ചു് വയറിനു ലാഘവംവരുത്തും.

## ഗാർഹപത്യാഗ്നി

ഒരു യാഗാഗ്നി. യാഗശാലയു ടെപടിഞ്ഞാറുവശത്തായി സർവദാ കത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന വിശുദ ധാ ഗ്നിയാണിതു്.

## ഗാർഹസ്ഥ്യബ്രഹ്മചര്യം

ഗൃഹസ്ഥാശ്രമത്തിൽ സ്ഥിതി ബ്രഹ്മച ചെയ്തുകൊണ്ടുള്ള ര്യം, മഹർഷി നാഗമഹാശയൻ, ശ്രീരാമകൃഷ<sup>ം</sup>ണപരമഹംസൻ, 37 വയസ്സിനുശേഷം മഹാത്മജി എന്നിവർ സഭാര്യരായി ബ്രഹ്മച ര്യാനുഷ°ഠാനം നടത്തിയവരായിരു ന്നു. പുരാതനമഹർഷിമാരിൽ പ ലരും **ഇത്ത**രക്കാരായിരുന്നു. ന്നാൽ ഗൃഹസ്ഥാശ്രമികശക്കു്ആ റുമാസത്തിലൊരിക്കൽ ബ്രഹ്മച ര്യം ലംഘിച്ചാലും അതിനെ ഗാർഹ സ°ഥു ബ്രഹ°മചരുമായി പരിഗ ണിക്കാം.

#### ഗിരാമൗനം

യാതൊന്നിനെക്കുറിച്ചും മിണ്ടാ തിരിക്കുന്ന സ്വഭാവം.

# ഗു<mark>ണകർമ്മവിഭാഗം</mark>

ഗുണങ്ങളുടേയും കർമ്മങ്ങളുടേ യും വിഭാഗം. ഇതനുസരിച്ചാണ് ചാതുർവർണ്യം ലോകത്തു് ഉണ്ടാ കാൻ ഇടവന്നിട്ടുള്ളതു്.

## ഗുണത്രയം

സതചം, രജസ്സ്, തമസ്സ് എന്നിവ. ഇവ ശാന്തഘോരമൂഢവൃ ത്തികളെ പ്രതിനിധീകരിക്കുന്നു.

## ഗുണത്രയവിഭാഗയോഗം

ഭഗവദ്ഗീതയിലെ 13-ാംഅദ് ധ്യായം. ഇതിൽ 27 ശ്രോകങ്ങളു ഞടും. സത്വരജസ്തമോ ഗുണങ്ങ ളുടെ തരംതിരിച്ചുള്ള വിവരണം ഇതിൽകാണാം.

## ഗുണദ്ധ്യാനം

സഗുണവും നിർഗുണവും ആ യി 2 തരം ധ്യാനംഉണ്ടു് ആദ്യത്തേ തു്ഷട്ചക്രങ്ങളാൽ ഓരോന്നി ലുമായി നടത്തപ്പെടുന്നു. രണ്ടാമ ത്തേതു് അരൂപദ്ധ്യാനംതന്നെ.

## ഗുണവൃത്തിവിരോധം

ഒരോവ്യക്തിയിലുമുള്ള സത്വ രജസ്തമോഗുണങ്ങളുടെ പരസ് പര സംഘർഷം.

## ഗുണവൈതൃഷ്ണ്യം

സത്വ രജസ<sup>ം</sup>തമോ ഗുണങ്ങ**ം** ക്കുള്ള ഉദാസീനത.

## ഗുണസംമൂഢർ

പേകൃതിയുടെ ഗുണങ്ങളറിയാ അവർ–മൂഢൻമാർ.

## ഗുണാതീതൻ

ഉദാസീനഭാവത്തിൽ ആത്മനി ഷ്ഠനായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ. വികാരരഹിതനായി, ശത്രുമിത്ര തുല്യനായി, സമലോഷ്ടാശ്മ കാഞ്ചനനായി, മാനാവമാനതുല്യ നായി വർത്തിക്കുന്നവൻ. സ്ഥി പ്രജ്ഞൻെ ലക്ഷണങ്ങളോടു തുല്യതയുള്ളവൻ.

## ഗുദം പായു

ഒൻപതു ധ്യാനസ<sup>ം</sup>ഥാനങ്ങളിൽ ഒന്നായ മലദ്വാരം. ഇതിനെ സ**കോ**  ചിപ്പിക്കയും വികസിപ്പിക്കയും ചെയ്തു വായുവിനെ മൂലാധാര അതിൽനിന്നു നാഭീദേശത്തിലേക്കു പ്രവേശിപ്പിച്ചാൽ വായുരോഗം ശ മിക്കും. അപാനവായുവിന്റെ സ് ഥാനമാണു് ഗുദമണ്ഡലം. ഇതി നെ സങ്കോചിപ്പിക്കുകയും വിക സിപ്പിക്കുകയും ചെയ്തുകൊ ഞ്ജിരുന്നാൽ അർശോരോഗിക്കു പോലും സുഗമമായ മലശോധന യുണ്ടാകും. ഈ സാങ്കാച വികാസ പ്രക്രിയയാണു് അശചിനീമുദ്ര.

## ഗുപ<sup>ം</sup>താസനം

ഘേരണ് ഡമാമുനിയുടെ 32 ആസനങ്ങളിലൊന്നു്. ഒരു ഉപ്പു ററി ജനനേന്ദ്രിയത്തിനു താഴെയും മററതു മുകളിലുംവച്ചു ജനനേന്ദ്രി യഞ്ഞ ഗോപനംചെയ്യുന്ന യോഗാ സനം. കാമവികാരംശമിച്ചു് ബ്രഹ്മചര്യത്തിലേക്കു് സാധകനെ നയിക്കുന്നതാണു് ഗുപ് താസനം.

## ഗുരുക്കൻമാർ

8 വിധം–ബോധ കഗുരു, കാമു ഗുരു, വേദകഗുരു, നിഷിദ്ധഗു രു, വാചകഗുരു, സൂചകഗുരു, കാരണഗുരു, വിഹിതഗുരു.

## ഗൂഢസുപ്തം

യോഗാഭ്യാസനത്തിലെ ഏഴുപ ടികളിൽ അവസാനത്തേതു്. ജീവാ ത്മ പരമാത്മബോധം അപ്രേത്യ ക്ഷമായി, രണ്ടും പരമാത്മാവു് ആകുന്നുഎന്ന ബോധത്തിരെറ്റ സ മുന്നതാവസ്ഥ, ഇതുതന്നെ ജീ വൻമുക്തിഭാവം.

#### ഗോ

നാക്കും.

#### ഗോമാംസഭക്ഷണം

ഗോ — നാക്കു്. നാക്കിനെ കപാ ലകുഹരത്തിൽ കടത്തി മടക്കിവയ് കുന്നതാണു് ഈ പ്രവൃത്തി. ഇ താണു് യോഗശാസ്ത്രത്തിലെ ഗോമാംസഭക്ഷണം.

## ഗോമുഖാസനം

ഇരിന്നിട്ടും ഒരു കാൽമുട്ടിൻ മേൽ മറെറ കാൽമുട്ടുവയ്ക്കുക കൈകഠം പൊക്കി നീട്ടി തലയ്ക്കു മുകളിലായി ഉള്ളംകൈകഠം ചേർ ക്കുക.

### (പയോജനങ്ങഠം

കാൽവണ്ണവലിനശിക്കും. നെഞ്ചു° വികസിക്കും. ഉടലിൻെറ പിൻഭാ ഗം നിവർന്നു° സദാസൗഖ്യം നൽ കും. തോളെല്ലുകയ നീണ്ടുവരും.

#### ഗോരക്ഷസംഹിത

13-0ം നൂററാണ്ടിലെ മത്സ്യേ ന്രേമാമുനിയുടെ ശിഷ്യനായ ഗോ രക്ഷനാൽ നിർമ്മിതമായ യോഗശാ സ്ത്രഗ്രന്ഥം.

#### ഗോരക്ഷാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം കാൽമുട്ടുകളിൻമേൽ നിൽക്കു ക. ഉള്ളംകൈകഠം പരസ്പരം ചേർ ത്തു നെററിമേൽ വയ്ക്കുക.

#### വ്രസു

പ്രാണൻ സുഷുമ്നയിൽക്കൂടി മേൽപെട്ടു സഞ്ചരിക്കുന്നതിനിട യ്ക്കു അവിടവിടെ സ്ഥിതിചെ യുന്ന അദൃശ്യനാഡിക്കെട്ടുക**ം**.

## ഗ്രന്ഥിത്രയം

ബ്രഹ°മഗ്രന°ഥി<sub>ന്</sub>വീഷ°ണുഗ്ര ന°ഥി<sub>ള്</sub> രുദ്രഗ്രന°ഥി. ഇവമൂന്നും ചേർന്നുള്ള ഒററപ്പേരു°.

#### ഗ്രഹണം

സചീകരണം. ഉപാദാനഗ്രഹണം തന്നെയാണിതും. ആഹാരസാധന ങ്ങളുടെ സത്തു ശരീരമെങ്ങും എ ത്തിക്കുന്ന വ്യാനവായുവിൻെറ പ്ര വൃത്തി.

#### ഘടം

മനസ്സും ശരീരവും. ഘടയോ ഗംതന്നെ ഘടസ്ഥയോഗം. ഇതി ൻെറ അഭ്യസനംകൊണ്ടു° ഏഴുകാ ര്യം സാധിക്കാം. അവ: 1) സത്കർ മാം (2) ആസനം (3) മുദ്ര (4) പ്ര ത്യാഹാരം (5) പോണായാമം (6) ധ്യാനം (7) സമാധി. ഘേരണ്ഡ മാമുനിയുടേതാണു".ഈ സപ"താം ഗയോഗം. പതഞ്ജലി അഷ്ടാംഗ യോഗവും ഗോരക്ഷൻ ഷഡംഗയോ ഗവും സ്ഥാത°മാരാമൻ ചതുരംഗ യോഗവും ആയിട്ടാണു° ഘടയോ ഗത്തെ വിവരിക്കുന്നതും. യോഗാ ഭ്യാസത്തിൻെറ അഭിവൃദ്ധിയുടെ വിഭജനവർണ്ണനയാണിവ. ഘടത്തി നുകുടം എന്നും അർത'ഥമുണ്ടു'. മണ്ണുകൊണ്ടു കുടം ഉറപ്പായിനിർ മ്മിക്കുന്നതുപോലെ, യോഗാഭ്യാ സംകൊണ്ടു് ശരീരത്തെയും ഉറപ്പു ള്ളതാക്കിത്തീർക്കണം. ഘടംതന്നെ ശരീരം.

## ഘടശുദ<sup>്</sup>ധീകര**ണം**

ശരീരശുദ്ധിക്കു് 4 വിധം ധൗ തികളുണ്ടു്. ചതുർവിധധൗതി കഠം:–അന്തർധൗതി, വാരിസാരം, വഹ്നിസാരം, ബഹിഷ്കൃതം.

## ഘടസപ<sup>്</sup>തസാധന

ശരീരത്തിനു 7 സാധനകയ ആവ

ശ്യമാകുന്നു. അവ

- 1) ശോധനം
- 2) ദൃഢത
- 3) സംഥെര്യം
- 4) ഡൈര്യം
- 5) ലാഘവം
- 6) പ്രത്യക്ഷം
- 7) നിർലിപ്തം

വളരെക്കാലത്തെ അഭ്യസനം ബ്രഹ്മചര്യനിഷ്ഠയോടെ നടത്തി സമ്പാദിക്കേണ്ടതാണു് ഈ സാധ നകഠം.

#### ഘടാകാശം

കുടത്തിലെ ആകാശം. കുടംപൊ ട്ടിച്ചുകളഞ്ഞാൽ അതിലെ ആകാശ ത്തിൻെ പ്രത്യേകത തൽക്ഷണം മ ഹാകാശമായിഭവിക്കുന്നു. രാജ യോഗികളുടെ വ്യക്തിചിന്ത ഘ ടാകാശത്തിൽനിന്നു്മഹാകാശത്തി ലേക്കു വിലയം(പാപിച്ചു പോകു ന്നു. ''അഹം ബ്രഹ്മാസ്മി'' ഭാ വത്തിലേക്കു് ആ അനന്താനന്ദൻ

#### ഘടാ**വസ°ഥ**

നിരോധനാവസ്ഥകളിൽ രണ്ടാ മത്തേതു്. പ്രാണൻ സുഷുമ്നാ നാളത്തിൽക്കൂടി നാദബിന്ദുക്കളോ ടുചേർന്നു് സ്ഥിതിചെയ്യു.ന്നു. ആ ഇരിപ്പു ഉറയ്ക്കുന്നതോടെ പെരുമ്പറയുടെ ശബ്ദംകേട്ടു് പ്രാണൻ ആയാമിതമായിഭവിക്കും.

### ഘണ്ടിക

ഒൻപതു ധ്യാനസ്ഥാനങ്ങളി ലൊന്നു്. കഴുത്തിൽ താലുമൂല ത്തിനുതാഴെയായി താഴെയററത്തു സ്ഥിതിചെയ്യുന്നസ്ഥാനം. വി ശുഭ്ധിചക്രവും ധ്യാനസ്ഥാന വും ഇവിടെയാകുന്നു.

#### ഘേരണ് ഡസംഹിത

ഘേരണ്ഡമാമുനിയാൽ നിർ മ്മിക്കപ്പെട്ട ഒരു ഹായോഗ രാജയോ ഗ ശാസ്ത്രഗ്രന്ഥം. ഹായോഗ പ്രദീപികപോലെ സവിസ്തൃത വും ഉത്തമവും ആയൊരു യോഗശാ സ്ത്രഗ്രന്ഥമാണിതു്.

### ഘേരണ്ഡാസനം

കമിഴ്ന്നുകിടന്നിട്ടു് ഒരുകാൽ ഉയർത്തി വിരലുകളെ ആ വശത്തെ കൈയ്കൊണ്ടു പിടിക്കുക. മറെറ കാൽ മടക്കിതാഴ്ത്തി കാൽവിരലു കളെ ആ വശത്തെ കൈയ്കൊണ്ടു പിടിക്കുക.

പ്രയോജനങ്ങ**ം** ഉദരരോഗവിനാശം, ദഹനശക്തി വർദ<sup>്</sup>ധനം, ശരീരസൗഖ്യം.

#### ഘോരം

രജോഗുണപ്രധാനമായ ഗുണ വിശേഷം.

#### ഘോഷിണി

പ്രാണായാമത്തിനെ ആദ്യമാത്ര. ഒരംകാരത്തിനെ ഈ മാത്രയിൽ ഒ രു മന്ത്രയോഗി മരിക്കുന്നപക്ഷം, ഒരു ചക്രവർത്തിയായി പുനർജൻ മം എടുക്കുമെന്നാണു് മണ്ഡല ബോഹ്മണോപനിഷത്തിൽ പ്രേ സ്താവിച്ചിരിക്കുന്നതു്.

#### ഘോണം

പഞ്ചഭൂതങ്ങളിലൊന്നു് – നാ സിക ഇവിടെനിന്നാണു് വ്യോമ സ്ഥാനം ആരംഭിക്കുന്നതു്.

#### 0.1

#### ചകോരാസനം

ഉള്ളംകൈകളിൽ ഉടൽഉറപ്പിച്ചു് ഇടതുക<sup>ു</sup>ൽ മുന്നോട്ടുനീട്ടുക, തറ യിൽതൊടരുതു്. മറെറകാൽ കഴു ത്തിൻമേൽ സ്ഥിതിചെയ്യണം.

#### ച(കങ്ങ⊙ം

മൂലാധാരം, സ്ഥാധിഷ്ഠാനം, മ ണിപൂരകം, അനാഹതം, വിശു ദ്ധി, ആജ്ഞാ എന്നിങ്ങനെ ആറു ചക്രങ്ങയ നട്ടെല്ലിനകത്തുള്ള സു ഷുമ°നാഭചാരത്തിലുണ്ടു°. പ്രോണ വായുവിൻെറ സഞ്ചാരം മൂലാധാര ത്തിൽനിന്നും ആജ്ഞാചക്രത്തിൽ ക്കൂടി ശിരസ°സിൽ മേലേഅററ ത്തുള്ള സഹസ്രാരപത<sup>ം</sup>മത്തിൽ പ്ര വേശിച്ചു നിശ°ചലമാകുന്നതോ ടെ രാജയോഗി ആനന്ദവിവശനായി ഭവിക്കും. അങ്ങനെ 12 ദിവസം ഇ രിക്കാൻകഴിഞ്ഞാൽ സംപ്രജ<sup>ം</sup>ഞാത സമാധിസ്ഥനും, അതിലും കൂടു തൽ സമയം ഇരിക്കാൻകഴിഞ്ഞാൽ അസംപ്രജ്ഞാത വ്ശിയമേഗ നും ആയതായി പരിഗണിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നു. പഴയകീർത്തനത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതു നോക്കുക:--''എളുപ്പമായുള്ള വഴിയെക്കാണു മ്പോളിടക്കിടെയാറു പടിയുണ്ടാം. പടിയാറും കടന്നവിടെച്ചെല്ലു

മേര്യ

ശിവനെക്കാണാമെ ശിവശംഭോ ശംഭോ.

2) ഇതു്ഒരു ആസനവും ആകുന്നു അു് മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് കാൽമു ട്ടുകഠം മടക്കി ഉടൽ പൊക്കണം ഉ ള്ളംകാലുകളിലും ഉള്ളംകൈകളി ലുമായി ''റ'' എന്ന അക്ഷരംപോ ലെ വളഞ്ഞുസ്ഥിതിചെയ്യുന്നു. കീർത്തനത്തിലെ ''പടിയാറു'' രാജയോഗത്തിലെ ഒരു സുപ്രസി ദ'ധപ്രയോഗമാകുന്നു.

### ചക്രബന°ധാസനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് കൈമുട്ടു കഠം തറയിൽഉറപ്പിക്കുക, കൈയ് പ്പത്തികഠംകൊണ്ടു് പാദങ്ങളെ പി ടിക്കുക. തലഉയർന്നു നെററി തല യെ അഭിമുഖീകരിച്ചിരിക്കും. സ പ്തചക്രങ്ങളേയും പ്രവർത്തന ക്ഷമമാക്കും മൂത്രാശയഗ്രന്ഥി കഠംകു സൗഖ്യംനൽകും.

### ചക്രാസനം

മലർന്നു ചിടന്നിട്ടു° ഉള്ളംകൈ കരം തലയ്ക്കു മേൽഭാഗത്തുകൂടി ഉയർത്തി തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. കൈവിരലുകരം കാലുകരംക്കു° നേ രേനീണ്ടിരിക്കും. കാലുകരം മടക്കി ഉള്ളംകാലുകരം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചി ട്യു° ഉടൽഭാഗം പൊക്കുക. ശരീരം ആകപ്പാടെ ''റ'' പോലെയായിരി

പ്രയോജനങ്ങയ മലബന°ധം, വാതരോഗങ്ങയം, ഉദര രോഗങ്ങയം എന്നിവ ഉച്ചാടനംചെയ്യ പ്പെടുംം

#### ചഞ്ചലത്വം

ഇടവിടാതെ നിർത്തലില്ലാതെ ച ലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ. മനസ്സിൻൊ സ്വന്തംഭാവം ചഞ്ച ലത്വമാകുന്നു. (ഭൂമദ്ധ്യേ പ്രാണ നെനിവേശിപ്പിച്ചാൽ മനശ്ചാഞ്ച ല്യം അവസാനിക്കും.

# ചതുഷ<sup>ം</sup>കല

വിശ്വൻ,തൈജസൻ, പ്രാജ്ഞൻ,

തുരീയൻ എന്നീ നാലു അവസ്ഥ കളിൽകൂടിയാണു് യോഗി മഹാ യോഗിആയി ഭവിക്കുന്നതു്. ഇതാ ണു് ചതുഷ്കല.

## ചതുർത'ഥം

പ്രാണായാമത്തിലെ നാലാമം ത്ത അവസ്ഥ. പൂരകം, രേചകം, സ ഹിതകുംഭകം എന്നിവയ്ക്കുശേഷ മുള്ള ബാഹ്യകുംഭകം ആണിതു<sup>ദ</sup>, ഇതാണു് കേവലകുംഭകാവസ്ഥ യിലേക്കു് യോഗസാധകനെ ന യിക്കുന്നതു്.

## ചതുർദശലോകം

ഭൂമിക്കുതാഴെ ഏഴുലോകം അവ: 1) അതലം, 2) വിതലം, 3) സുത ലം, 4) മഹാതലം, 5) രസാതലം, 6) തലാതലം, 7) പാതാളം. ഭൂമി മുതൽ മേൽപോട്ടു് 7 എണ്ണം. അവ 1) ഭൂലോകം, 2) ഭുവർലോകം, 3) സ്വർലോകം, 4) മഹർലോകം, 5) ജനലോകം, 6) തപോലോകം, 7)സത്യലോകം. പ്രാണായാമംചെയ് തു പ്രോണനെ സത്യലോക**ത്ത**ിൽ എത്തിക്കാം. മൂലാധാരം, സ്ഥാധി ഷ'ഠാനം, മണിപൂരകം, അനാഹ തം, വിശുദ്ധി, ആജ്ഞ, സഹ സോരപത്മം, എന്നിങ്ങനെ ശരീര ഏഴുലോകങ്ങളിൽകൂടി പ്രാണനെ നയിച്ചു" ശിരസ്സിൽ ക്കൂടി രാജയോഗികളുടെ പ്രോണൻ ബഹിർഗമിക്കുന്നു. ഇതാണു' അ വരുടെ പരമോന്നതാദർശം. പ്രോണാ പാനൻമാരെ 7 ശരീരലോകങ്ങളിൽ സഞ്ചരിപ്പിച്ചും നിറുത്തത്ചെ സാധനചെയ്തിട്ടാണു യോഗികരം രാജയോഗികളായിഭവി ക്കുന്നതു°. ഭൂമി ഉരുണ്ടിരിക്കുന്നു എന്നുംഅതുആഹ്നികചലനവും

വാർഷീകചലനവും നടത്തുന്നു ണ്ടെണും ഉള്ള സിദ്ധാന്തങ്ങഠം അ റിയുന്നതിനു മുമ്പുള്ള പുരാതന ഭാരതീയരുടെ വിശ്ചാസമായിരിക്ക ണം ചതുർദ്ദശലോകാശയം.

## ചതുർദളം

അനാഹതചക്രം ചതുർദളത്തോ ടുകൂടിയതാണെന്നാണു് യോഗി കളുടെ അഭിപ്രായം.് ഇതു മാംസ ദൃഷ്ടിഗോചരമല്ലാ അ തി നാ ൽ സാധാരണർക്കു അപ്രാപൃവും അ നുഭവസിദ്ധിരഹിതവും ആയി

## ചതുർമുഖൻ<sup>ം</sup>

പന്ത്രണ്ടു നാഡികളിൽ ഒന്നി ഒൻറ അധിദേവത.

## ചതുർയുഗം

കൃതയുഗം 17,28,000 ത്രേതായുഗം 12,96,000 ഭാചരയുഗം 8,64,000 കലിയുഗം 4,32,000 ഇങ്ങനെ നാലുയുഗങ്ങളിലായി 43,20,000 വർഷങ്ങളുണ്ടെന്നുള്ള താണു' പുരാതനഭാരതിയരുടെകാലഗണന. ഇപ്പോരം കലിയുഗവർഷം 5082 ആകുന്നു 4,26,018 സംവത സരം കഴിയുമ്പോരം പ്രളയം സംഭവിക്കുമെന്നാണു' ആരുപുരാതനൻമാരുടെ കണക്കുകൂട്ടൽ.

## ചതുരാശ്രമങ്ങ∞

- 1) ബ്രഹ്മചര്യം
- 2) ഗൃഹസ്ഥാശ്രമം
- 3) വാനപ്രസ്ഥം
- 4) സന്യാസം

ഏതൊരു മനുഷ്യനും ഈ നാലും അവസംഥാന്തരങ്ങളിൽ കൂടി കട ന്നു പോകണമെന്നാണും വിധി. എന്നാൽ സന്യാസിമാത്ത ഇതു ബാ ധീക്കുന്നതല്ല. അവർ ബ്രേഹ്മചാ രികളായി ഗൃഹസ്ഥ വാനപ്രസ് ഥാശ്രമങ്ങളിൽ കടക്കാതെ സന്യാ സത്തിലേക്കു കടന്നവരാകുന്നു.

# ചതുരംഗദണ<sup>ം</sup>ഡാസനം

കമിഴ°ന്നുകിടന്നിട്ട് ഉള്ളംകൈക ളിലും കാൽപ്പടങ്ങളിലുമായി ശരീ രം നിലനിറുത്തുക തല താഴ്ന്നി രിക്കും. ശരീരംമുഴുവൻ ഒരു ദ ണ്ഡംപോലെയിരിക്കുന്നു. പ്രയോജനങ്ങ്

ഭുജ്ഞാറംകും മണിക്കെട്ടുകഠംകും ബലംവർദ്ധിപ്പിക്കും. ഉദരഭാഗ ത്തിനു ലാഘവവുംസിദ്ധിക്കും.

# ചതുർവിധകർമ്മങ്ങ⊙

മനസാ, വാചാ ചക്ഷുഷാ, കർ മാണാ ചെയ്യപ്പെടുന്ന നാലുവിധം കർമ്മങ്ങഠം.

# ചതുർവിധഭക്തൻമാർ

ആർത്തൻ, ജിജ്ഞാസു, അർത്ഥാർത്ഥി, ജ്ഞാനി എന്നീ നാലു തരക്കാർ ദൈവത്തെ ഭജിക്കുന്നു. രോഗം, ബന്ധുവിരഹം തുടങ്ങി യവകൊണ്ടു ദുഃഖിക്കുന്നവരാണ് ആർത്തൻമാർ. ജ്ഞാനേച്ശുവാ ണ് ജിജ്ഞാസു. ധനത്തിലാഗ്രഹ മുള്ളവനാണ് അർത്ഥാർത്ഥി. മോക്ഷേച്ശുവായ ജ്ഞാനി നാ ലാംതരത്തിൽ ഉയാപ്പടുന്നു. ജ്ഞാനിആണ് ശ്രേഷ്ഠതമൻ.

# ചതുർവിധയോഗം

മന്ത്രയോഗം ഹായോഗം ലയ യോഗം രാജയോഗം ഇവയാണു' ച തുർവിധയോഗം.

## ചതുർവിധവൈരാഗ്യം

വൈരാഗ്യം നാലുവിധം ഉണ്ടു്. യതമാനം, വശീകാരം, ഏകേന്ദ്രി യം, വൃതിരേകം. ഇവയിൽ വശീ കാരവൈരാഗ്യമാണു് ശേഷാതമം. ഐഹികവും പാരത്രികവും ആയ സകലസുഖങ്ങളും ദോഷമയവും നിസ്സാരവും ആണെന്നുകരുതി ദൂരഞ്ഞെറിഞ്ഞുകളയുന്ന വിരാഗ ൻെ ഭാവമാണിതു്.

# ചതുർവിധസന്യാസം

കർമ്മസന്യാസം ജ്ഞാനസന്യാ സം, വൈരാഗ്യസന്യാസം, ജ്ഞാ നവൈരാഗ്യസന്യാസം

# ചതുർവിധാന്നം

ഗന്ധരൂപം, തേജോരൂപം, വാ യുരൂപം ജലരൂപം ഇങ്ങനെ നാലു രൂപമായ അന്നത്തെ നാം ഭക്ഷിക്കു ന്നുണ്ടും.

## ചതുർവിംശതീതതചം

കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങരം 5 വായുക്കരം 5 പഞ്ചഭൂതങ്ങരം 5 അന്ത:കരണം 5 ജ°ഞാനേന്ദ്രിയം 4 ഇവ സാകൽപി തതാങ്ങളാകുന്നു.

# ചതരശീത്യാസനങ്ങ∞

എൺപത്തിനാലു യോഗാ സ ന ഞാരം. ഇവശിവനാൽപറയപ്പെട്ടിട്ടു ള്ളതാണെന്നാണും ഹായോഗ്രപ്രദീ പികാകർത്താവിൻെറ അഭിപ്രായം. ഭാരതംഒട്ടുക്കു സ്വീകാര്യമായിത്തീ ർന്നിട്ടുള്ളതാണും ഈ സംഖ്യ പൂ നയിലെ B. K. S. അയ്യുകാരുടെ Light on Yoga എന്ന ഗ്രന്ഥ ത്തിൽ 200 യോഗാസനങ്ങളുടെ അ റുന്നൂറു ഫോട്ടോക്യ കാണുന്നു

## ചതുഷ<sup>ം</sup>ടയസ്യവൃത്തി

അന്തക്കരണത്തിൻെ നാലുവൃ ത്തികയ മന്സസ്, ബുദ്ധി, അഹംകാരം, ചിത്തം എന്നിവയുടെ വൃത്തികളാണിവ.

#### ചന്ദ്രൻ

ഒൻപതു ധ്യാനസ°ഥാനങ്ങളിൽ ഒന്നു<sup>ം</sup>. ഇതിലെ മൂന്നുഭാഗം ച ന്ദ്രൻ, ലംബിക, ഘണ്ടിക എന്നിവ യാകുന്നു. ഇവ താലുമൂലത്തിലാ ണ°. ചന്ദ്രൻ തൊണ്ടയിൽ മേലേ അററത്താകുന്നു. ഇവിടെ നിന്നു ഒഴുകുന്നഅമൃതം നാഭീദേശത്തു എ ത്തി നശിച്ചുപോകുന്നതാണു "ആ യുർനാശത്തിനുകാരണം, ഇതു ഉ ണ്ടാകാതിരിക്കാൻ വിപരീതകരണി മുദ്രയുടെ ദിനംപ്രതി അരമണി ക്കൂർഅഭ്യാസം ആരേയും ശക്ത രാക്കിത്തീർക്കുന്നതാണു $^\circ$ . (2) ഇട തുനാസാരന്ഡം. (3) യോഗി ധ്യാനാവസരത്തിൽ ചന്ദ്രസ്പരൂപ ത്തിലാണുമനസ്സിൽധ്യാനിക്കു ന്നതു<sup>ം</sup>. ഇതു ഇഡയുടെ അധിദേവ തയാകുന്നു.

## ചന്ദ്രകലാമൃതദേഹം

ചന്ദ്രകലയിൽനിന്നു ഉൗറി താ ഴോട്ടിറങ്ങി വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന ദേ ഹം. ഈ ദേഹത്തിനെ ദേഹിവിട്ടു പോകാതെ ദീർഘകാലം സൂക്ഷി കും. യോഗിദേഹമാണിതും.

#### ചന്ദ്രസംയമം

ഹൃദയാകാശത്തിൽ ചന്ദ്രനെധ്യാ നിച്ചും സംയമംചെയ്താൽ ചന്ദ്ര ബോധജ്ഞാനം ലഭിക്കും. ശീർ ഷാസനവും വിപരീതകരണിമുദ്ര യും ഇതിനെ സഹായിക്കും.

### ചന്ദ്രാംഗശ്വസനം

ഇടതുനാസാരന് ധ്രത്തിൽക്കൂടി യുള്ളശ്വസനം. മഹാമുദ്രാഭ്യസന ത്തിൽ ഓരോ മൂക്കിൻദ്വാരത്തിൽ കൂടിമാ(തമായി ശ്വസനംനടത്തേ ഞ്ജതുണ്ടും.

### ചരമധാതു

ശുക<sup>ം</sup>ളം, ശുക്രം, ഇന്ദ്രിയം, ജീ വധാതും ധാതു.

### ചലദ്ദൃഷ്ടി

ചഞ്ചലഹൃദയത്തിന്റെ ഒരു ല ക്ഷണമാണും കൂടക്കൂടെ കണ്ണടച്ചു പോകുന്നതും. ഏകാഗ്രതയുള്ള പ്പോരം ഇമവെട്ടുന്നതു അത്യപൂർ വം.

## ചക്ഷുസ°സ°

രൂപമുള്ളസാധനങ്ങര കാണുന്ന പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളിലൊന്നു്. ഉരംക ണ്ണ് വേറെയാകുന്നു. ആലോചന യിൽ കാര്യങ്ങരം വിശദമായി ഗൃ ഹീതമാക്കുന്നരൂപരഹിതാവയവം. യോഗികരംക്കുമാത്രം വിശദമായി കാൺമാൻകഴിയുന്നതാണ് ഈ അ രൂപദ്രവ്യം.

#### ചിത

ജ°ഞാനം—ആത°മജ°ഞാനം. സ ത°—് ചിത്—് ആനന്ദം എന്നിവ ചേർന്ന സച്ചിദാനന്ദം ആണ° ഈശ്ച രൻറെ സ്വരൂപം. ഇങ്ങനെയൊരു ആശയം ഹിന്ദുമതഗ്രന°ഥങ്ങളില ലാതെ മറെറങ്ങും കാണുന്നില്ല.

### ചിത്തം

മനസ<sup>ം</sup>സ°. ആകാശത്തിൻെറ അ ഞ്ച<sup>ം</sup> അംശങ്ങളിലൊന്നു°. വാസനാ വായുക്കളാണു് ചിത്തവൃത്തിക്കു നിദാനം. മിതാഹാരം, ആസനാനു ഷ്ഠാനം, ശക്തി ചാലനക്രിയ എ ന്നിവമുഖേന ചിത്തവൃത്തികളെ നിരോധിക്കാം. നാദാനുസന്ധാ നംകൊണ്ടും ചിത്തവൃത്തികളെ നി രോധിക്കാം. അഭ്യാസവൈരാഗ്യങ്ങ രാഇതിനു അവശ്യമാണ്.

## ചിത്തബന<sup>ം</sup>ധനം

ചിത്തവൃത്തികളുടെ ബന്ധനം തന്നെ ഇതു് ബ്രഹ്മധ്യാനത്തിൽ മനസ്സിനെ ഉറപ്പിക്കുകമാത്രമേ ഇതിനു പോംവഴിയായുള്ളൂ.

### ചിത്തലയാനന്ദം

ചിത്തംലയിക്കുമ്പോ**ം** ഉളവാ കുന്ന ആനന്ദം.

## ചിത്തവൃത്തി

പ്രമാണം, വിപര്യയം, വികൽ പം, നിദ്ര, സ്മൃതി എന്നീഅഞ്ച° എണ്ണം. ഇവയെല്ലാം യോഗികഠം ജ യിച്ചിരിക്കും.

# ചിത്തവൃത്തിനിരോധം

പ്രത്യാഹാരമാണു് ചിത്തവു ത്തി നിരോധത്തിനെറ ആദ്യാഭ്യാ സം. ക്രമേണ അഭ്യാസവിശേഷം കൊണ്ട് സകല വികാരവിചാരങ്ങ ളേയും നിരോധിക്കാൻസാധിക്കും. അതോടെ ആനന്ദാനുഭൂതിയുടെ പ്രാരംഭമായി.

# ച<sup>•</sup>ത്തവൃത്തിഹേതു

വാസന, പ്രാണൻ എന്നിവയാ ണു<sup>°</sup> ചിത്തവൃത്തിക്കു ഹേതുവാ യിരിക്കുന്നതു<sup>°</sup>. ഒന്നിനെ ജയി ച്ചാൽ മററതിനേയും ജയിക്കാം. പ്രാണനെ ജയിക്കാൻ പ്രോണായാ മാഭ്യസനംതന്നെ വേണ്ടതുണ്ടും.

#### ചിത്തസത്വം

ചിത്തത്തിൻെറ സ്വാഭാവികാവ സ്ഥ. പ്രകാശസ്വരൂപം.

## ചിത്ത**സംയ**മഗന°ധങ്ങ⊙

ചിത്തത്തെ നാസികാഗ്രത്തിൽ ഉറപ്പിച്ചാൽ ദിവ്യഗന്ധം, ജിഹ്വാ ഗ്രത്തിൽ ഉറപ്പിച്ചാൽ ദിവ്യരസം, താലുവിൽ ദിവ്യരൂപം, ജിഹ്വാമ ഭ്ധ്യത്തിൽ ദിവ്യസ്പർശം, ജിഹ്വാമൂലത്തിൽ ദിവ്യശ്ബ്ദം എന്നീവയുടെ സാക്ഷാൽക്കാരം സിദ്ധിക്കുന്നു. യോഗികഠംകു് മാത്രം ഇവ സിദ്ധം.

## ചിത്തസ്ചരൂപം

ഇന്ദ്രിയ വ്യാപാരരഹിതമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ചിത്തത്തിൻെ സ്വരൂപം. ചിത്തവൃത്തി നിരോ ധനത്തിലെ അവസ്ഥതന്നെയാണി തു്.

## ചിത്തസ്ഥൈര്യം

കണ°ഠകൂപത്തിനുതാഴെ യുള്ള കൂർമ്മനാഡിയിൽ ഏകാഗ്രചിത്ത നായിത്തീർന്നാൽ ചിത്തസ്ഥൈ ര്യം സിദ്ധിക്കും.

#### ചിത്താകാശസഞ്ചാരം

ആജ്ഞാചക്രമായആകാശത്തിൽ ചിത്തത്തിൻെ സഞ്ചാരം ആജ്ഞാ ചക്രത്തിലെ ചിത്തസ്ഥിരത തന്നെയാണ് സഞ്ചാരം ആയിപറയ പ്പെട്ടിരിക്കുന്നത്.

### ചിത്താവസ**്ഥാപഞ്ചകം**

ക്ഷിപ്തം ംമൂഢം,വിക്ഷിപ്തം, ഏകാഗ്രം, നിരുദ്ധം.

## ചിത്രഗാത്രം

മായാവിലാസത്താൽ പരികൽ പിതമായ പ്രപഞ്ചശരീരം. ഈശ്വ രസ്പരൂപം. പ്രപഞ്ചശവരൻ ഈ ശ്വരനാണല്ലൊ. പ്രപഞ്ചംമുഴുവ നും ഒറാ ശരീരമായി ചിന്തിക്കു മ്പോരം തോന്നുന്നഗാത്രം വിചി ത്രം തന്നെയാണും.

### ചിത്രാനാഡി

സുഷുമ്നയുടെ ഉള്ളിൽ മൂലാ ധാരംമുതൽ ഭ്രൂമദ്ധ്യംവരെ വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന അദൃശ്യനാഡി. ഇതു സൂക്ഷ്മാൽസൂക്ഷ്മതരമാ കുന്നു. ഈ നാഡിയിൽ കൂടി സഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രണനേയും അടക്കം ചെയ്യാൻ യോഗിക്കാക്കു കഴിയും. ഇന്ദ്രിയസ്ഖലനം സംഭവിപ്പിക്കുന്നതാണു് ചിത്രാനാഡിയുടെ ജോലി.

# ചിത്രിണി

സുഷുമ°നാന്തർഗതമായ സൂക്ഷ° മനാഡി. ഇതുതന്നെ ചിത്രാനാ ഡി.

# ചിദ്രസം

ജ<sup>ം</sup>ഞാനാമൃതാസ്വാദനത്തിലെ ര സം.ഇ.തുവാചാമഗോചരമാകുന്നു.

## ചിച്<sup>ം</sup>ശക്തി

ജ്ഞാനശക്തി.

#### ചിന്ത

ചിത്തവൃത്തി. നാദാനുസന്ധാ നം സകല ചിത്തവൃത്തികളേയും നിരോധിക്കും. ഇതാണ് സംപ ത്തി. ധ്യാനത്തിൻെറ സമുന്നതാവ സ്ഥയിൽ ചിത്തത്തിനു വൃത്തി യില്ല. ചിത്തം അപ്പോരം ആത്മാ വിൽ ലയിക്കുന്നു,

#### ചിന്തനം

ധ്യാനം—ഈ ശ്വരനെക്കുറിച്ചുള്ള അനവരതവും ഏകാഗ്രവും ആയ വിചാരം.

## ചിന്ത്യം

ബ്രഹ്മൻആണു് ചിന്ത്യം യോ ഗികയക്ക്. എന്നാൽ അതു അചി ന്യുവുമാകുന്നു.

#### ചിൻമയം

ചേതനാമയമായിരിക്കുന്ന അവ സ°ഥ. ജ'ഞാനബോധം.

### ചിൻമാത്രം

ചിൻമയമായിരിക്കുന്ന അവ സ്ഥ. ആത്മമയം.

## ചിൻമുദ്ര

നിവർന്നിരുന്നിട്ടു" ചൂണ്ടുവിരൽ മടക്കി പെരുവിരലിൻെറ മദ്*ധ്യേ* യുള്ള വരയിൽ തൊടുക. രണ്ടു കൈയിലും ഇ(പകാരം അനുഷ<sup>ം</sup>റി ചുള്ള ഇരിപ്പും ധ്യാനത്തിനു സ ഹായകമായിഭവിക്കും.എറണാകുള ത്തുവച്ചു<sup>ം</sup> സചാമി വിവേകാനന്ദനു ചിൻമുദ്ര വിദ്യാധിരാജ്ശ്രീ ചട്ട മ്പി സചാമിക⇔ കാണിച്ചുകൊടു ത്തു. അതു വിവേകാനന്ദനു അറി യാമായിരുന്നു. എന്നാൽ അതു എ ങ്ങനെ ധ്യാനത്തെ ഉറപ്പിക്കുമെന്നു ള്ളതു ഓരോ നാഡിഞരമ്പുകളിലേ യും വികാരങ്ങളെ അടിസ്ഥാനമാ ക്കി വിദ്യാധിരാജൻ വിവരിച്ചു. ഉ പനിഷത്തുകളിൽ വിസ്തരിച്ചി ട്ടില്ലാ ഈ ശാസ്ത്രരഹസ്യം. തമി ഴ**്യോ**ഗികളിൽ നിന്നായിരുന്നു ചട്ടമ്പിസ്വാമികഠം ഗ്രഹിച്ചിരുന്ന ത്. അതിൽ സംതൃപ്തനായ വി വേകാനന്ദസ്വാമികഠം തൻെറ ഒരു ശിഷ്യനു എഴുതിഅയച്ചതനുസ രിച്ച് അദ്ദേഹം 6 മാസം എറണാ കുളത്തുവസിച്ചു ഈ രഹസ്യം ധ രിക്കുകയുണ്ടായി.

## ചൂലിതലം

അണ്ണാക്കു്. നാക്കിനെ അണ്ണാ ക്കിൽ തൊടുവിക്കുന്നതിലേക്കു യോഗാഭ്യാസികഠ നാക്കിനെ കൈ വിരലുകഠംകൊണ്ടു പിടിച്ചുനീട്ടാ റുണ്ടു്. ഖേചരീമുദ്ര അഭ്യസിക്കു ന്നതിലേക്കു നാക്കിനെ വലിച്ചുനീ ട്രേണ്ടതുണ്ടു്. അതിനെ അണ്ണാ ക്കിൽതൊട്ടു് അടച്ചതിനുശേഷമാ ണു് ഖേചരീമുദ്രാഭ്യസനം.

#### ചേതന

ആത<sup>്</sup>മാ. ദൈവം

### ചൈതന്യം

ആത്മാവു്. ബ്രഹ്മരന്ധ്ര ത്തിലൊസഹസ്രാരപത്മത്തിലോ കാണുന്ന പ്രകാശം. ഇതാണു് തു രീയചൈതന്യം.

#### ചോദകൻ

മൂന്നുതരം ഗുരുക്കൻമാരിൽ ഒ രാഠം. ശീഷ്യർചോദിക്കാൻ പ്രേരി പ്പിക്കുന്നതല്ലാതെ ഇത്തരം ഗുരു ക്കൻമാർ അവരെ ആനന്ദാനുഭൂതി യിലേക്കു നയിക്കുന്നതല്ല.

### ഛഗലാണ<sup>ം</sup>ഡൻ

വിശുദ്ധീചക്രത്തിൽ പ്രാണാ യാമം ചെയ്യുന്ന സമർത്ഥൻ ച തുർവേദപണ്ഡിതനായി ഭവി ക്കും. ഈ പ്രാണായാമി ക്രമേണ ബാഹ്യലോകംമറന്നു ആത്മദ്ധ്യാ നനിരതനായി ഭവിക്കും, ഒരായിരം വർഷം അരോഗനും ആനന്ദനും ആ യി ജീവിതംനയിക്കും. കഴിഞ്ഞ ഒ രായിരംവർഷം ഏതാനും നിമിഷ ങ്ടാമാത്രമായി തോന്നും.

#### ഛായ

പ്രാണസഞ്ചാരതടസ<sup>ം</sup>സം സൃഷ് ടിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. മാർഗ്ഗത്രയനിരോ ധകനായ ഇതിനെ പ്രാണായാമം കൊണ്ടുതന്നെ ജയിക്കേണ്ടിയിരി കുന്നു.

#### ഛിന്ന**സംശയൻ**

സംശയംതീർന്നവൻ.

## ജഗൽകാരണവസ്തു

ജഗത്തിനുകാരണമായി സ്ഥി തിചെയ്യുന്ന സൂക്ഷ്മവസ്തു. അത് സകലത്തിനും ആത്മാവു് ആയിരിക്കുന്ന സദ്വസ്തുആകു ന്നു. അതുതന്നെ ജീവാത്മാവും പരമാത്മാവും.

# ജഘന്യഗുണവൃത്തിസ്ഥൻ നികൃഷ്ടകർമ്മങ്ങളിൽ ഏർപ്പെ ട്ടിരിക്കുന്നവൻ.

### ജാരപരിവർത്തനാസനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു° കാലുകയ ചേർത്തൂ° ഉയർത്തിയും കൈകയ തോളിനു സമാന്തരമായി മുന്നോട്ടു നീട്ടിയും കിടക്കുക. കാലുകയ ഓ രോവശത്തേക്കുനീട്ടി അവയിൽ കൈകൊണ്ടുപിടിക്കണം.

### ജാരാഗ്നി

ഉദരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന അഗ്നിശക്തി. ഇതാണു് ആാഹ രഞ്ഞ ദഹിപ്പിക്കുന്നതു്. അഗ്നി സാരക്രിയ,ശുഷ്കവസ്തി, മയൂ രാസനം എന്നിവ ജാരാഗ്നിയെ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നു. ജാരാഗ്നിയെ വർദ്ധിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുക എ ന്നുള്ളതു് ഏവരും എന്നെനും ചെയ്യേന്ദ ഒരു പ്രവൃത്തിയാകു ന്നു.

#### ജഡം

അവയവങ്ങഠം പ്രവർത്തനരഹിത മായി, ജീവരഹിതമായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ശരീരം. മൗനവും പ്രവർ ത്തന ധാഹിത്യവുംകൊണ്ടും ജഡതു ല്യം ശരീരത്തെ സൂക്ഷിക്കാൻ യോ ഗിമാർക്കു് കഴിയും.

#### ജനനം

ത്രിഗുണങ്ങളുടെ ചതുർവൃത്തി കളിലൊന്നു°. മിഥുനം,അഭിഭവം, ആശ്രയം എന്നീ 3 എണ്ണമാണു° ച തുർ വൃത്തികളിലെ മററു മൂന്നു എണ്ണം.

#### ജൻമം

ജനനം. സുഷുമ്നാനാഡിയിൽ ക്കൂടി പ്രാണനെ സഹസ്രാരപത്മ ത്തിൽ പ്രവേശിപ്പിച്ചു ഉച്ചിയിൽ ക്കൂടി ബഹിർഗമിപ്പിച്ചാൽ പുനർ ജൻമം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. യോഗികറം കുമാത്രം ഇത്യ ആനുഭവികമാകു ന്നു. മററുള്ളവരെല്ലാം കർമ്മഗതിയ നുസരിച്ചു ജനനമരണങ്ങളിൽ ഏർ പ്പെട്ടുകൊണ്ടേയിരിക്കും.

#### ജനലോകം

സപ്തലോകങ്ങളിൽ അഞ്ചാമ ത്തേതു്. ബ്രഹ്മപുരോഹിതൻ മാർ, ബ്രഹ്മകായികൻമാർ, ബ്ര ഹ്മമഹാകായികൻമാർ, അമരൻ മാർ എന്നിവരാണു<sup>ം</sup> ഇവിടെ വസി ക്കുന്ന ദേവൻമാർ.

### ജനാർദ്ദേഹൻ

സർവവ്യാപി. ദൃശ്യവർഗ്ഗങ്ങളിലെല്ലാം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നവർ. ജനങ്ങളെ രക്ഷിക്കുന്നവർ—ടെ വം.

#### ജവം

വിശുദ്ധമന്ത്രങ്ങളുടെ ഉച്ചാരണാ വർത്തനം ഉച്ചത്തിലും, ഉപാംശു വായും മാനസികമായും നടത്താവു ന്നതാകുന്നു. ശ്രേഷ്ഠതമമാണു് മാനസികജപം. മാനസികജപം സ മാധിയിലേക്കു ഏവരേയും നയി ക്കും. സർവദാ ഓം മാത്രം ജപിച്ചു നിത്യാനന്ദം അടയുന്നവരുമുണ്ടു്.

## ജപയിതാവു്

ജപിക്കുന്നവൻ. മന്ത്രജപംനടത്തി കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആയം.

#### ജരാമരണമോക്ഷം

. ജരാമരണങ്ങളിൽനിന്നു മോച നം.

## ജരാമൃത്യുവിനാശകം

ജരാമ്യത്യുക്കാക്കു വിനാശം വ രുത്തുന്ന അനേകം വിധികാം ഹാ യോഗ രാജയോഗ ഗ്രന്ഥ്ങളിൽ കാണുന്നുണ്ടു". പ്രാണായാമാനു ഷ്ഠാനങ്ടാ എത്രത്തോളം നടത്തു ന്നോ അത്രത്തോളം ഇവ അകലുന്ന തായിരിക്കും. കാലനെ ജയിക്കുന്ന വരാണു" രാജയോഗികാം.

#### ജലനേതി

് രണ്ടു നാസാരന°ധ്രത്തിൽക്കൂടി പച്ചവെള്ളം ഉള്ളിലേക്കു സാവധാ

നം വലിച്ചുകയററുക. രണ്ടു ഉള്ളം കൈകയചേർത്തു വെള്ളമെടുക്കുക യാണുവേണ്ടതു°. ജലം മൂക്കിൻെറ മേലേഅററം വരെ മാത്രമേ കടത്താൻ പാടുള്ളു അതിനുമുകളിൽ കട ന്നാൽ ജലം മണ്ടയിൽകയറി ജലദോ ഷവും പനിയും പിടിക്കാനിടയു ണ്ടു°. ജലം മൂക്കിനുള്ളിൽകടന്നാൽ തല പിന്നോട്ടുചരിക്കുക. ആ ജലം വായിൽവനേക്കും. അതിനെ തു പ്പിക്കളയണം. അതിൽ ഒരുതരം വി ഴുവിഴുപ്പും അൽപംചൂടും കണ്ടേ ക്കും. കഫ്**ത്തി**ൻെറ കലർപ്പാണു<sup>ം</sup> ഇതിനുകാരണം. ഇങ്ങനെ മൂന്നുത വണയാകട്ടെ. 15 സെക്കൻഡിനകം നടത്താമെന്നുള്ളതേയുള്ളൂ. വലത്തേ മൂക്കിൻദ്ധാരത്തിൽകൂടി കടത്തി ഇടത്തേതിൽകൂടിയും, ഇട ത്തേ മൂക്കിൻദ്വാരത്തിൽ കടത്തി വ ലത്തേതിൽകൂടിയും ജലം നിർഗമി വ്പിക്കാം. വായിൽക്കൂടി കട**ത്തി** മൂ ക്കിൽക്കൂടിയും ഇങ്ങനെ ജലനേതി നടത്താം. കഫബഹിഷ<sup>ം</sup>കരണം മാ (തമല്ല കണ<sup>്</sup>ഠത്തിനുമേൽ യാതൊ രുരോഗവും വരാതെ രക്ഷിക്കാനും ജലനേതിയ<sup>ം</sup>ക്കു കഴിയും. മഹാ ത്മാഗാന്ധി അനവധി സാധു ക്കഠംകു്ഈ ജലനേതിക്രിയ പറ ഞ്ഞുകൊടുത്തു° അവരെ പല രോ ഗങ്ങളിൽനിന്നു രക്ഷപ്പെടുത്തിയി ട്ടുണ്ടു്.

#### ജലവസ്തി

ഉത്കേടാസനസ്ഥനായി നി നിട്ടു് വായിൽക്കൂടി വയറിൽ പ ച്ചവെള്ളം നിറയ്ക്കുക. മലദ്വാര ത്തിനെ സങ്കോചിപ്പിക്കുകയും വി കസിപ്പിക്കുകയും (അശ്ചിനീമുദ്ര) ചെയ്താൽ ജലവും ഉദരമാലിനു ഞ്ളും അതിൽക്കൂടി പുറത്തുപോ കും. നെഞ്ചുവരെവെള്ളത്തിൽ കാ ലുക്യ പകുതിമടക്കി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നതാണു് ഉത്കടാസനം. 15 മി. വീതം ദിനംപ്രതി 3 തവണ മൂന്നുമാസം ചെയ്താൽ പ്രമേഹ രോഗം ശമിക്കും. വായുരോഗങ്ങയ അസ്തമിക്കും.

#### ജലശയനം

ഉള്ളിൽകുംഭിച്ച വായുവിനെ പുറത്തുവിടാതെ, അനേകം മണി കൂർ ജലോപരിയുള്ള കിടപ്പു്. പ ത്മാസനത്തിലും ഇങ്ങനെ കിട ക്കാം. ഉദഗ്രപ്രാണായാമികരം ജല ത്തിനടിയിലും ശ്വാസംമുട്ടാതെ കിടക്കും.

#### ജൻമകഥസംബോധം

ഈ ജൻമം എങ്ങനെ എന്തുകൊ ണടു്ഉണ്ടായി എന്നുള്ള ജിജ്ഞാസ. ഇതു ഒരുതരം ആത്മഭാവ ജിജ്ഞാ സയാകുന്നു.

#### ജലസമാധി

ജലത്തിനടിയിൽ പ്രവേശിച്ചു അനായാസേന ജീവത്യാഗംചെയ്യു നെപ്രവൃത്തി. സ്വാമി രാമതീർത് ഥൻ M. A. ഗംഗാനദിയിലിറഞ്ങി 32—ാംവയസ്സിൽ ജലസമാധിയെ പ്രാപിച്ചു എന്നാണു് അദ്ദേഹ ത്തിൻെ ജീവചരിത്രം പ്രസ്താ

### ജാ(ഗതം

ജാഗ്രത്, സാപ്രം, സുഷുപ് തി, തുരീയം എന്നീ നാലു അവ സ്ഥകളാണു് മനുഷ്യർക്കുള്ളതു് നാലാമത്തേതു് യോഗികഠംക്കുമാ ത്രം ആനുഭാവികമാകുന്നതു്. ജാ ഗ്രത്തിൽ ഉത്കൃഷ്ടകർമ്മങ്ങളും വിശേഷിച്ചു പ്രാണായാമവും അ ഭൃസിച്ചു ജീവിതം സുഗമമായി അ വസാനിപ്പിക്കാനാണു° ബുദ്ധി മാൻമാർ ശ്രമിക്കുക.

## ജാഗ്രൽസുഷുപ<sup>്</sup>തി

ഉണർന്നിരിക്കേ സാപ്നമില്ലാ അനിദ്ര. ഇതാണു് സുഖസുഷു പ്തി. നിത്യാനന്ദത്തിലേക്കു നയി കുന്ന ഈ അവസ്ഥ യോഗിക**ഠം** കുമാത്രം സിദ്ധം.

# ജാഗ്രത<sup>ം</sup>സചപ<sup>ം</sup>നസുഷുപ<sup>ം</sup> ത്യൈക്യം

ജാഗത്സാപ്ന സുഷുപ്തി കളുടെ ഏകീകൃതാവസ്ഥ. യോ ഗികഠം ഇവ മൂന്നുമില്ലാത്ത ബോ ധാതീതാവസ്ഥയിലാണു് സ്ഥി തി.

### ജാതി

ഒരു പ്രത്യേകജീവിതം. ജാത്യ ന്തരപരിണാമം — ഒരുജൻമത്തിൽ നി ന്നു മറെറാരു ജൻമത്തിലേക്കുള്ളപ രിണാമം. വേദാന്തയോഗിക്കാകട്ടെ, രാജയോഗിക്കാകട്ടെ പുനർജൻമം ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല.

# ജാനുപത<sup>ം</sup>മസർവാംഗാസനം

പത്മസർവാംഗാസനസ്ഥനി യിട്ടു" കാൽമുട്ടുകഠം പിൻവശത്തു തറയിൽ പതിച്ചു" ഉടൽഭാഗം ഉയർ ത്തി വളച്ചുസ്ഥിതിചെയ്യുക.

## ജാനുശീർഷാസനം

ഇടതുകാൽനീട്ടി, വലതുകാലി ൻെറ ഉപ്പൂററി സീവനിയെ അമർ അറി ഇരിക്കുക. നീട്ടിയകാലിൻെറ വിശലുകളിലും (കമേണ ഉള്ളംകാ ലിലും ഉള്ളംകൈകയംകൊണ്ടു പി ടിക്കുക. ആ കാൽമുട്ടിൻ നെററി തൊടുക. (കമേണ നെററി തറ യിൽതൊടും. ദീർഘശ്ചസനം നട ത്തി ഉയരുക. ശ്ചാസംവിട്ടുകൊ ണ്ടുകുനിയുക. പത്തുതവണ ഇങ്ങ നെയാകടെ ഇങ്ങനെ രണ്ടുകാലി ലും നടത്തണം.

പ്രയോജനങ്ങഠം കരളിനും പ്ളീഹയ്ക്കും സൗഖ്യം നൽകും. അങ്ങനെ ആരോഗ്യവർദ് ധനയുണ്ടാകും.

### ജാലന്ധരബന്ധം

പ്രാണായാമത്തിലെ സഹിതകും കോവസരത്തിൽ ശിരസ്സ്താഴ് ത്തി താടി നെഞ്ചിനോടു് സമീ പിപ്പിക്കുക. ശ്വാസംമുട്ടുതോന്നു മ്പോരം തല നിവർത്തി നിശ്വസി കുക. പ്രാണായാമികരം പതിവാ യിചെയ്യാറുള്ള ഒന്നാണു് ജാല ന്ധരബന്ധം. മൂലബന്ധം, ഉ ഡ്ഡീയാനബന്ധം, ജാലന്ധര ബന്ധം എന്നീ ബന്ധത്രയത്തിൽ ഒന്നാണിതു്. ഇവ മൂന്നും സ്വാധീ നമാക്കാത്ത രാജയോഗികളില്ലത

#### ജിതസംഗദോഷൻ

വിഷയാസക്തിയുടെ ദോഷങ്ങളെ ജയിച്ചവൻ. അദ്ധ്യാത്മാനന്ദ ൻറ ലക്ഷണമാണിതു്.

## ജിതേന്ദ്രിയൻ

സർവ്വേദ്രിയങ്ങളേയും ജയിച്ച യോഗി. എല്ലാ ഇന്ദ്രിയങ്ങളേയും ഏതവസരത്തിലും അടക്കംചെയ്യു ന്നതിനുള്ള കഴിവു് ഒരു അത്യ പൂർവസിദ്ധിതന്നെയാണു്. ബ്ര ഹ്മാനന്ദമാർഗ്ഗത്തിംല ആദ്യപ ടിയാണിതു്.

#### ജിഹചാധൗതി

നടുവിരലും ചൂണ്ടുവിരലും മോതിരവിരലും കൊണ്ടു നാക്കി ൻെ 3 വശവും തേയ<sup>ം</sup>ക്കുക<sub>്ട</sub>് കഫ നാശം വരും. നാക്കു നീളും. നാ ക്കു് പുറ**ത്തേ**ക്കു നീട്ടിയാൽ അവ കാണാതാകുന്ന നവൻ കാണണം. തും ആയുരന്ത്യ സൂചനയാണും. ഈർക്കിൽകൊണ്ടു നാക്കുവടിക്കു പതിവാകു മലയാളികളുടെ ന്നു. നാക്കിൻെറ മൂന്നുവശത്തുമു ള്ള മാലിനൃങ്ങ⊙ം നീങ്ങാനും, നാ ക്കുനീണ്ടുരുണ്ടു ആയുർദൈർഘ്യം വരുത്താനും കൈവിരലുകയ കൊ ണടുള്ള തിരുമ്മൽപ്രയോഗമാണു ശ്രേഷ°ഠം. ഈ ജിഹചാധൗതി പ്ര യോഗം ആയുസ്സിനെ നീട്ടുന്ന താണെന്നു് 2000 വർഷത്തിനുമു മ്പു ജീവിച്ചിരുന്ന ചരകൻ എന്ന ആയുർവേദ വൈദ്യ ശിരോരത്നം അഭി പ്രായപ്പെട്ടിട്ടുണ്ടു്.

## ജിഹ്വാബന്ധം

നാക്കിനെ അണ്ണാക്കിൽ ബന്ധി കുന്ന ക്രിയ. നാക്കു വളച്ചു അ ണ്ണാക്കിൽ അഗ്രഭാഗം ചേർത്തുവ ച്ചാൽ മരണത്തെ ജയിക്കാൻ കഴി യും. പ്രാണായാമ പ്രക്രിയകളെ ല്ലാം അഭ്യസിച്ചതിനുശേഷമാണു ഇതു അഭ്യസിക്കേണ്ടതും. നാക്കി നെ പിടിച്ചു നീട്ടി നീളം വർദ്ധി പ്രിക്കേണ്ടതുമുണ്ടും. ജിഹ്വാബ ന്ധ, ചെയ്താൽ വിശപ്പും, ഓ ഹം, ക്ഷീണം ഇവയൊന്നും ഉണ്ടാ യിരിക്കുന്നതല്ല. അദൈചതികളുടെ സമാധ്യവസ്ഥയിൽത്തന്നെ ഈ രാ ജയോഗികളും എത്തിച്ചേർന്നിരി

ജിഹചാശോധനധൗതി നാക്കിനുനീളം വർദ്ധിപ്പിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നാൽ മരണം ദൂരത്താ കും. ആരോഗ്യസൗന്ദര്യങ്ങാം വർ ദ്ധിക്കും. ചൂണ്ടുവിരൽ, നടുവി രൽ, മോതിരവിരൽ ഇവ ജിഹാമൂ ലത്തിൽ കടത്തിതിരുമ്മുക. കഫം ധാര്ളം പുറത്തുപോകും. പിന്നീ ടു നാക്കിനെ വെണ്ണപുരട്ടിതേയ് ച്ചു് അതിൻെ അഗ്രഭാഗത്തിനെ വിരലുകാംകൊണ്ടു വലിച്ചു നീട്ടു ക. രാവിലെയും വൈകുന്നേര ത്തും വേണം. നാക്കു നീണ്ടു ആ യുസ്സ് വർദ്ധിക്കും.

## ജീവൻ (1)

ജീവാത്മാവു്. ജീവാത്മാവു തന്നെ പരമാത്മാവു്. ഈ ജീവ നെ പുറത്തയക്കാതെ കേവലകുംഭ കാവസ്ഥയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യു ന്ന യോഗിയ്ക്കു മരണം സംഭവി കുന്നതല്ല.

## ജീവൻ (2)

ബ്രഹ്മചൈതന്യത്തിന്റെ അന്ത: കരണ പ്രതിബിംബം.സങ്കല<sup>ം</sup>പവി കൽപങ്ങളോടുകൂടിയമനസ്സും, ജീവനും, രക്തവും, സർവദാ ശ രീരമെങ്ങും സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുകയാണു°. മനസ്സ് ചലനര ഹിതമായാൽ (പാണനും <u>ചലനര</u> ഹിതമാകും. അതോടെ രക്തവും ചലനമില്ലാതായിഭവിക്കും. യിൽ ഒന്നിൻെ സഞ്ചാരരാഹിത്യം മൂന്നിൻെറയും സഞ്ചാരം ഇല്ലാതാ ക്കിത്തീർക്കും, പ്രാണായാമത്തി ൻെറ പരമോന്നതാവസ<sup>്</sup>ഥയിൽ ഇ നിശ<sup>്</sup>ചലമാക്കിത്തീർ ക്കാൻ രാജയോഗിക്കു കഴിയുന്നതാ ണു്.

ജീവത്രയം

വിശ്വൻ, തൈജസൻ, പ്രാജ്ഞൻ

എന്നീ മൂന്നുഭേദങ്ങളോടുകൂടിയ താണു" ജീവൻ ജാഗ്രത" സ്വപ്ന സുഷുപ്തികളാകുന്നഅവസ്ഥാ (തയംകൊണ്ടു സംഗതൻ.

ജീവഭൂതൻ ജീവാത°മാവു്.

## ജീവൻമുക്തൻ

ജീവിച്ചിരിക്കുമ്പോശ മുക്ത നായവൻ. മിക്കപ്പോഴും സഹജസ മാധ്യവസ്ഥയിലായിരിക്കും ജീ വൻമുക്തൻ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന തു്.

ജീവാത<sup>°</sup>മചക്ഷുസ്സ് മനസ്സ്.

### ജീവിതലക്ഷ്യം

കുടുംബജീവിതാഹ്ളാദംവരെ മാത്രമേ സാധാരണരുടെ ചിന്താഗ തി എത്തുന്നുള്ളൂ. മഹർഷിമാർ വേദാന്തമാർഗ്ഗത്തിലോ രാജയോ ഗമാർഗത്തിലോ സഞ്ചരിച്ചു നി ത്യാനന്ദം അനുഭവിക്കുന്നതാണു' ജീവിതലക്ഷ്യമായി കരുതിയിരി ക്കുന്നതു". ജനനമരണരഹിതമായ അവസ്ഥയിൽ എത്തിച്ചേരൽ ആ ണിതു".

## ജീവേശ്വരൻ

ജീവനാകുന്ന ഈശ്വരൻ. ജീവാ ത്രാവുതന്നെ പരമാത്രാവും.

## ജ്യംഭണം

ദേവദത്തവായുവിൻെ പ്രവർ ത്തനമായ കോട്ടുവായിടൽ.

#### ജംഘി

കാൽമുട്ടുമുതൽ ഉപ്പുററിവരെ

യുള്ളഭാഗത്തിലെ വണ്ണംകൂടിയഭാ ഗം. ഇവിടെ മാത്രമായി പ്രാണനെ അധികം പ്രവേശിപ്പിച്ചു വിറപ്പി ക്കാൻ കഴിയുന്ന വ്യായാമികളും യോഗാഭ്യാസികളും ഉണ്ടു്. ശരീര ത്തിലെ ഓരോ അംശാംശത്തിലും പ്രാണനെനിവേശിപ്പിച്ചു ചലി പ്രിച്ചതിനുശേഷമാണു് ഒരുവൻ രാജയോഗിആയിത്തീരുക.

### ജ്യോതി

പ്രേകാശം. യോഗി നാഡീശുദ് ധിക്രിയകരം നടത്തുമ്പോരം പ്രകാ ശപൂരിത വായുബീജത്തെധ്യാനി ക്കാറുണ്ടു' .സ'ഥൂലദ'ധ്യാനം, സൂ ക്ഷ'മദ'ധ്യാനം, ജ്യോതിർധ്യാനം എ ന്നിങ്ങനെ 3 തരം ധ്യാനങ്ങളുണ്ടു്. ആദ്യത്തേതു സാധാരണർക്കു കഴി യും. എന്നാൽ അടുത്തതുരണ്ടും യോഗാഭ്യാസം ചെയ്യുന്നവർക്കുമാ (തം സാദ്ധ്യമാകുന്നതാണു°. സ° ഥൂലദ്ധ്യാനത്തിൻെറ നൂറുമടങ്ങു സൂക്ഷ°മദ്ധ്യാനത്തിനും അതിൻെ 100 മടങ്ങുഗുണം ജ്യോ തിർദ്ധ്യാനത്തിനുമുണ്ടു്. അതി നപ്പുറം ഒരു ധ്യാനം ഇല്ലതന്നെ. ജ്യോതിർദ്ധ്യാനത്തിൽ യോഗികാ ണുന്ന പ്രകാശത്തോടൊത്തു ഇടതു ചെവിയിൽ നാദം കേഠംക്കും. അ തിൻെറ തുടർച്ചയാണു° നാദാനു സന്ധാനം. ഭ്രാമരീപ്രാണായാമം ചെയ്യുന്നയോഗിയാണു നാദാനു സന്ധാനംചെയ്യുന്നതു്.

# ജ്യോതിർമയുഖം

പ്രകാശത്തിൻെറ കിരണം. യോ ഗാഭ്യാസിയുടെ മുമ്പിൽ മനസ് സിനെ കേന്ദ്രീകരിച്ചു പ്രകാശം ദർശിച്ചതിനുശേഷം, അതിൻേറ തുടർച്ച അണ്ണാക്കിലുണ്ടാകും ഇതാ ണു് സമനസ്കയോഗം. ഇതു് താ രകയോഗത്തിലേക്കു യോഗാഭ്യാ സിയെ നയിക്കും.

# ജ്യോതിർലിംഗം

ഭൂമദ്ധ്യത്തു ധ്യാനംനടത്തു മ്പോഠം സിദ്ധിക്കുന്ന പ്രകാശമൂർ ത്തിമദ്ഭാവം.

ജ്യോതിഷാമപിതജ<sup>്</sup>ജ്യോതി പ്രകാശവസ<sup>ം</sup>തുക്കക്കു് പ്രകാ ശംനൽകുന്നതു്—ബ്രഹ്മം.

# ജ്യോതിഷ്മതി

സുഷുമ്നാനാഡിയിലെ ധ്യാന ത്തിനാൽ ജ്യോതിസ്സുകയ പ്ര തൃക്ഷമാകുന്നു. അവയുടെ സമാ ഹാരമാണു ജ്യോതിഷ്മതിം. വി ശോകമാനസത്തിൽ പ്രത്യക്ഷമാകു ന്ന വിവിധ പ്രകാശധോരണിയാണിത്.

#### ജീലനം

പ്രാണായാമാവസരത്തിൽ യോ ഗിഭൂമദ്ധ്യേ ദർശിക്കുന്ന പ്രകാ ശം. ഇതു യോഗിയെ ആനന്ദത്തി ലേക്കു നയിക്കുന്നതാണു്.

#### ജ്വാല

ജചലിക്കുന്ന അഗ്നി. യോഗി സമാധിസ്ഥനാകുന്നതിനു രണ്ടു ദിവസം മുമ്പു അഗ്നി ദർശനമു ണ്ടാകും. അനന്തരം അഗ്നി ശമി ച്ചു സുഖകരമായ സമാധിയെ പോ പിക്കും.

## ജ്ഞാതവ്യം

അവശ്യം അറിഞ്ഞിരിക്കേണ്ടതും.

ജ<sup>്</sup>ഞാതാവു് ജ<sup>്</sup>ഞാനി ആയുള്ളവൻ– ആത്മ ജ്ഞാനി.

### ജ്യഞാതൃത്വം

അന്ത:കരണവൃ**ത്തി —** ജ<sup>ം</sup>ഞാനം പൂർണ്ണമായിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ.

### ജ്ഞാനം

സകലത്തിനേയുംകുറിച്ചു ജ്ഞാ നം ഒരാളിനു സിദ്ധിക്കുക അ സാദ്ധ്യമാകുന്നു. ആത്മജ്ഞാ നം സമ്പാദിച്ചാൽ–സർവവും താൻ തന്നെയെന്നുള്ള ബോധം വന്നാൽ (അഹം ബ്രഹ്മാസ്മി) അയാഠം ബ്രഹ്മജ്ഞാനി ആയിത്തീരും ഈ ആത്മജ്ഞാനം സിദ്ധിച്ചു കഴിഞ്ഞാൽ അയാഠംക്കു പിന്നെ അ റിയേണ്ടതായി യാതൊന്നും ഉണ്ടാ യിരിക്കുന്നതല്ല.

ജ്ഞാനകർമ്മസന്യാസയോഗം

ജ്ഞാനം കൊണ്ടു് കർമ്മങ്ങളെ ഉപേക്ഷിച്ചിട്ടു്യോഗത്തിൽഎത്തു ന്ന അവസ്ഥ. ഭഗവദ്ഗീതയിലെ നാലാമദ്ധ്യായത്തിൽഇതു്43 ശ്ലോ കം കൊണ്ടുവിവരിച്ചിരിക്കുന്നു.

## ജ്ഞാനകാരണങ്ങ 🌣

 1. ശ്രവണം 2. മനനം 3. നിദി ദ്യോസനം.

# ജ്ഞാനചതുഷ്ടയം

1 അഹ∙ ബ്രഹ്മാസ്മി<u>≕</u>ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു.

്2 തത°തചമസ്ി ≟ ബ്രഹ°മം (അതു) നീയാകുന്നു.

3 അയമാത്മാബ്രഹ്മ:<u>≕ഈ ആ</u> ത്മാവു് ബ്രഹ്മമാകുന്നു.

4 (പജ്ഞാനം ബ്രഹ്മ: = അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനം ബ്രഹ്മമാകു സുാത്മജ്ഞാനം ബ്രഹ്മമാകു ന്നു ഇങ്ങനെ ഞാനും നീയും,ഈആ ത്മാവും (പജ്ഞാനവും ബ്രഹ്മ മാകുന്നു. ഈ നാലു് എണ്ണത്തെ മ ഹാവാക്യ ചതുഷ്ടയം എന്നും വേ ദാന്തികരംവ്യവഹരിച്ചുപോരുന്നു. ഇവയിൽഒരേണ്ണംശരിക്കുമനസ്സി ലാക്കിയാൽത്തന്നെ അയാരം പൂർണ്ണ ജ്ഞാനി ആയിഭവിക്കുന്നതാണ്.

# ജ<sup>്</sup>ഞാനജ്ഞേയജ്ഞാതാ ക്ക

അറിവു, അറിയപ്പെടുന്നവസ് തു, അറിവുള്ളആഠം, ഈ മൂന്നും ചേർന്നുള്ള ത്രിപുടി മുടിയുന്ന തായാൽ, യോഗി ബ്രഹ്മാനന്ദനാ യിഭവിക്കും. ത്രിപുടിമുടിഞ്ഞു പോയ യോഗിയുടെ അവസ്ഥ പ രമോന്നതമാകുന്നു. ചിന്താതീതാ വസ്ഥയാണിതു്.

### ജ്ഞാനതപസ്സ്

ജ്ഞാനമാകുന്ന തപസ്സ്. ജ്ഞാനസമ്പാദനശ്രമങ്ങരം ഒരു ത പശ്ചര്യയാകുന്നു. ഇതു മോക്ഷ ത്തിനു വഴിതെളിക്കുന്നു.

### ജ്ഞാനദീപ്തി

പരമാർത്ഥതതാം അനുഭവിച്ച റിയുന്നതിലേക്കുള്ള ജ്ഞാനപ്ര കാശം. യോഗാംഗങ്ങഠം ഓരോന്നും തരണംചെയ്യുന്നതോടുകൂടി ബ്ര ഹ്മാനന്ദാനുഭൂതിയിലേക്കു നയി യിക്കപ്പെടുന്നു. അതിലേക്കുള്ള ജ്ഞാനപ്രകാശമാണും ജ്ഞാനദീ പ്തി.

ജ്ഞാനനിർദ്ധൂത കൻമഷൻ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു് പാപത്തെഓടി ച്ചവൻ.

ജ്ഞാനപ്<mark>ളവം</mark> ജ്ഞാനമാകുന്ന പൊങ്ങുതടി– വള്ളം. ജ°ഞാനമാകുന്ന പ്<sup>®</sup>ളവം കൊണ്ടു<sup>°</sup> പാപമാകുന്ന സമുദ്ര ത്തെ തരണംചെയ്യുന്നതിനാണു<sup>°</sup> ഏവരും യത്നിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു ന്നതു<sup>°</sup>.

### ജ്ഞാനയോഗം

യോഗാനന്ദത്തിലേക്കു നയിക്കു ന്നജ'ഞാനം. ജ'ഞാനയോഗം, കർ മമയോഗം, ഭക്തിയോഗം, രാജ യോഗം എന്നിവ നാലാണു" നിത്യാ നന്ദത്തിലേക്കു" നയിക്കുന്ന മാർ ഗ°ഗങ്ങരം.

# ജ°ഞാനരൂപയോഗവിഘ°ന ഞ്ങഠം

ആസനസ്ഥനായി ധൗതിപ്രക്ഷാ ളനക്രിയകരം, നാഡീസഞ്ചാരവി ജ്ഞാനം, പ്രത്യാഹാര നിരോധ നം, അഗ്നിസാരക്രിയ, നാഡി ശുദ്ധിക്രിയ, ആഹാരത്തെക്കുറി ചുള്ള അബദ്ധ ധാരണകരം ഇത്യാ ദി.ഇവയെയെല്ലാം അതിക്രമിച്ചതി നുശേഷംമാത്രമേ യോഗത്തിൽപ്ര വേശിക്കാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

ജ്ഞാനവിജ്ഞാനങ്ങഠം പുസ്തകജ്ഞാനവും അനുഭവ ജ്ഞാനവും.

ജ്ഞാനവിജ്ഞാന തൃപ്താ ത്മാ

അനുഭവജ'ഞാനവും ശാസ് ത്ര ജ'ഞാനവുംകൊണ്ടു തൃപ്തനായ വൻ.

ജ°ഞാനവിജ°ഞാനനാശകൻ കാമം.

ജ'ഞാനവിജ<mark>്</mark>ഞാനയോഗം ജ്ഞാനത്തിൻെറയും വിജ്ഞാന ത്തിൻെറയും വിവരണം അട ങ്ങിയയോഗം. ഗീതയിലെ 7–ാം അദ്ധ്യായം.

# ജ്ഞാനവൃത്തി

നിത്യാനത്തിലേക്കുള്ള ജ°ഞാന പ്രവർത്തനം. മററു യാതൊരു ആ ശയും ഈ മുമുക്ഷുവിനു° ഉണ്ടാ യിരിക്കുന്നതല്ല.

ജ<sup>്</sup>ഞാനസംഛിന്നസംശയൻ ജ്ഞാനംകൊണ്ടു സംശയങ്ങളെ ലാം നശിപ്പിച്ചവൻ

## ജ്ഞാനപ്രതിബന്ധങ്ങരം

1. അസംഭാവന 2 വിപരീതഭാ വന 3. സംശയം.

ജ്ഞാനാഗ്നിദഗ്ധകർമ്മം ജ്ഞാനാഗ്നിയിൽ ദഹിപ്പിക്ക പ്പെട്ട കർമ്മം. യോഗി ഏതു കർമ്മം ചെയ്താലും അത് ജ്ഞാനാ ഗ്നിദഗ്ധ കർമ്മമായിരിക്കും.

ജ°ഞാനാവസ°ഥിതചേതസ്ഥി ജ°ഞാനത്തിൽ ഉറച്ചമനസ°സു ള്ളവൻ.

# ജ°ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങ≎ം

കണ്ണും, ചെവി, നാക്കം, മൂക്കം, തചകം എന്നിവ. ഇവയുടെ വിഷ യങ്ങരം രൂപ, ശബ്ദ,രസ, ഗന്ധ, സ്പർശങ്ങളാകുന്നു.

ജ്ഞാനൈകഗമ്യൻ ജ്ഞാനംകൊണ്ടുമാത്രം അറിയ പ്പെടുന്നവൻ–ദൈവം.

## ജ്ഞാനോദയം

കൈവല്യത്തിൻെ പ്രാരംഭദശയാ ണു ജ്<mark>ഞാനത്തിൻെ ഉദയം.</mark> ജ്ഞേയവസ്തുപരിത്യാഗം

ജ്ഞാനവിഷയകമായിത്തീരുന്ന സകല പദാർഥങ്ങളേയും പരിതൃ ജിക്കുകയെന്നുള്ളതാണു° മന സ°സിൻെറ വിലയത്തിനുള്ളവഴി.

### ഝർഝരി

(ഭാമരീ(പാണായാമാഭ്യാസത്തിൽ വിദഗ്ധനായിത്തീർന്ന യോഗിശ്ര വികുന്നശബ്ദം.

## ഝില്ലിഝംകാരനാദം

ഭ്രാമരീപ്രാണായാമം ചെയ്യുന്ന അവസരത്തിൽ ഇടതു ചെവിയിൽ മാത്രമായി യോഗികേരംക്കുന്നവ ണ്ടിൻ ശബ്ദം. അഷ്ടവിധപ്രാ ണായാമങ്ങളിൽ ആറാമത്തേതായി ട്ടാണ് സ്വാത്മാ രാമയോഗി ഭ്രാമ രിയെ പരിഗണിച്ചിരിക്കുന്നതു്.

### ഡംഭാദിദോഷം

കാമ, ക്രോധം, ലോഭം, മോഹം, മഭം, മാൽസര്യം, അഹകാരം, ഡം ഭം ഈ എട്ടു ദോഷങ്ങളെയും ഉപേ ക്ഷിച്ചതിനുശേഷമാണ് ഒരുവൻ രാജയോഗി ആകാൻ ആസനാഭ്യസ നം നടത്തേണ്ടതും. യമ നിയമങ്ങ ളിൽ ഉയപ്പെടുന്നതാണം ഡംഭാദി ദോഷബഹിഷ്കരണം.

## ഡീക്കൻ

പൊങ്ങച്ചം പറയുന്നവൻ. ഈ ആളിനുഒരിക്കലും യോഗമാർഗ്ഗ സഞ്ചാരം തന്നെ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

# ഡോളായിതമനസ്കൻ

ഇളക്കുള്ളമനസ്സോടുകൂടിയ വൻ. ചഞ്ചലചിത്താവസ്ഥ ന ശിപ്പിക്കുന്ന പ്രവൃത്തിയാണു പോണായാമം. ത

#### തർക്കം

വേഭേതിഹാസ പുരാണങ്ങളിലെ സിദ്ധാന്തങ്ങയക്കു വിരുദ്ധമാ കുന്ന അനുമാനം.

# തടാകമുദ്ര

പര് ചിമതാനാസനസ്ഥനായി ഇരുന്നിട്ടു് രേചകംചെയ്യണം. ഈ സുദീർഘനിശാസക്രിയ ക്ഷയം ഉ ദരരോഗങ്ങഠം എന്നിവ നിശ്ശേഷം നശിപ്പിക്കും. ആദ്യത്തേതിനെം ശമ നത്തിനു 6 മാസം വേണ്ടതുണ്ടു്. ഒ ററ ഇരിപ്പിൽ 80 വീതം ദിനംപ്രതി 2 തവണ 160 എണ്ണം എത്തിക്കണം. ഇങ്ങനെ 6 മാസം കൊണ്ടു് 28800 നിശാസം നടത്തിയാൽ ക്ഷയരോ ഗമുക്തിനേടാം. 16: 32 മാത്രാക്രമത്തിൽ 160 ശവസനക്രിയ രണ്ടുമ ണിക്കൂറിൽ നടത്തത്തക്കവിധമുള്ള ശക്തി ശരീരത്തിനുണ്ടായിരിക്ക ണമെന്നുണ്ടു്.

#### ംപതത

സത്യാവസ്ഥയുടെ പരമോന്നത ഭാവം. ലൗകികജ്ഞാനത്തിൽ നിന്നു ഉപരിയാണു് തത്വജ്ഞാനം അഥവാ ആത്രമജ്ഞാനം. ആദ്യ ത്തേതു ഉപാധികരംക്കു വിധേയമാകും. തത്വജ്ഞമനമാകട്ടെ സുസ്ഥിരവും പരമോന്നതാവസ്ഥയി ലേക്കു ഏവരേയും നയിക്കുന്നതു മാണു്. 24 തത്വങ്ങളുണ്ടു്. അവ: ഇന്ദ്രിയങ്ങര 10 (പാണങ്ങര 5 വിഷയങ്ങര 5 അന്ത:കരണങ്ങര 4=24 മററുചിലർ ഇവയോടൊത്തു പഞ്ച ഭൂതങ്ങരം 5 ശരീരങ്ങര 3 അവസ്ഥ കരം 4 എന്നിവചേർത്തു 36 തത്വ

ങ്ങ**ം** ആക്കുന്നുണ്ടു<sup>ം</sup>. 96 തതാ ങ്ങളും ഉണ്ടു<sup>ം</sup>.

### തതചമസി

മഹാവാക്യ ചതുഷ്ടയത്തിലെ 2-ാംവാക്യം ''അതു നീ ആകുന്നു'' എന്നു വാഗർത്ഥം. സകലരും ടൈ വമാകുന്നു എന്ന ഈ ആശയം സർ വദാ ധ്യാനിച്ചു സ്വന്തമാകിത്തീർ ത്താൽ മോക്ഷമായി. സകലരും ടൈ വമാകുന്നു എന്നു വിശ്വസിച്ചു സ്വാധിസ്ഥനാകാൻ യോഗിക്കു മാത്രമേ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളു. തത്വമ സിയെക്കാരം മഹത്തരമായൊരു ആശയം ലോകത്തില്ല.

# തതചമസീസ<sup>്</sup>ഥാനം ചേരദ്ധ്യം

# തതചവിത്തു

പരമാർത°ഥമറിയുന്നവൻ-—ആ ത°മജ°ഞാനി.

#### തത്വവേദികർമ്മം

തത്വജ്ഞാനിയുടെ കർമ്മം. അ യാളുടെ പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളും ജ്ഞാ നേന്ദ്രിയങ്ങളും പഞ്ച്യപാണങ്ങളും അവയുടെ പ്രവർത്തനങ്ങാം നട ത്തുന്നതിൽ കർത്വാഭിമാനം കൂടാ തെ വർത്തിക്കുന്നു. അവനാണു തത്വജ്ഞാനി അഥവാ കർമ്മ സ

#### തത്വസേവനം

ഏകതത്വാഭ്യാസംതന്നെ ഇതു<sup>ം</sup>, നിദ്രാജയം കൈവരുത്തുന്നു.

## തന്തു

സുഷുമ°നയിൽകൂടി പ്രാണൻ മെൽപ്പെട്ടു സഞ്ചരിക്കുമ്പോഴുള്ള സുഷുമ°നാവസ°ഥ ചിലന്തിവല യായ തന്തുവിനു സദൃശമാണ° സുഷുമ°നാ.

### തന്ത്രം

പരമാനന്ദത്തിലേക്കു നയിക്കുന്ന വിജ്ഞാനം.

## തനു

ക്രേശങ്ങഠം നിലനിൽക്കുന്ന നാ ലുരൂപങ്ങളിലൊന്നും. മനശ്ശാ ന്തിയെ നശിപ്പിക്കുന്നതിനു ശ ക്തിയുള്ളതല്ല ഇതും മായാബോ ധം വന്നയോഗിയ്ക്കും സ്വന്തമാ യുള്ളതിനോടൊന്നും രസം തോ ന്നുന്നതല്ല.

## തനുമാനസി

ലൗകികാസക°തികുറഞ്ഞു മോ ക്ഷേപ°ശു വൈരാഗൃത്തിൽ എത്തി ചേരുമ്പോഴത്തെ അവസ°ഥ.

### തപസ്സ്

പഞ്ചയമങ്ങളിൽ ആദ്യത്തേത° .അ വിദ്യാക്ലേശങ്ങളെ മാററി മനസ°സ മാധാനം നൽകുന്നത° .

പ്രത്യേക കാര്യസാദ്ധ്യത്തിനാ യി രാക്ഷസാസുരൻമാർപോലും പോണായാമം ചെയ്തു തപ സ്സ് അനുഷ്ഠിക്കാറുണ്ടായിരു ന്നു. മഹർഷിമാരെല്ലാം താപസൻ മാരാണ്.

#### തപോലോകം

സപ്തലോകങ്ങളിൽ ആറാമത്തേ തു്. ഒരു മന്ത്രയോഗി പ്രണവോ ച്ചാരണത്തിൻെറ 1--ാമത്തെ മാത്ര യിൽ മരണം പ്രാപിച്ചാൻ അയാഠം തപോലോകത്തു എത്തിച്ചേരും.

### തമസ്സ്

അവിദ്യതന്നെ ഇതും. സത്വരജ സ്തമോ ഗുണങ്ങളിൽ മൂന്നാമ ത്തേതും. ജ്ഞാനവിരോധിയായ ജാഡ്യം. അങ്ങനെ സമാധിവി രോധിയായും ഭവിക്കുന്നു.

## തൻമാത്രകരം

പഞ്ചഭൃതങ്ങളുടെ സൂക്ഷ്മ ഭാഗങ്ങരം ശബ്ദതൻമാത്ര, സ് പർശതൻമാത്ര, രൂപതൻമാത്ര, രസതൻമാത്ര, ആകാശതൻമാത്ര എന്നിവയാണു് പഞ്ചതൻമാത്ര കരം ഈ അപരാ പ്രകൃതി. നികൃ ഷ്ടമായുള്ളതാകുന്നു. മിഥ്യാ ത്വം, ജഡത്വം, ദുഃഖാത്മകത്വം എന്നിവ ഉള്ളതുതന്നെ കാരണം.

### തമസ:പരം

ഇരുട്ടിനു, അജ°ഞാനത്തിനും അപ്പുറം–ബ്രഹ°മം.

## തൻമാത്ര

തൻമാത്രക**ം അഞ്ചുണ്ടു°. അ** വ:–ശബ°ദ, സ°പർശ, രൂപ, ര സ, ഗന°ധങ്ങ**ം**. പഞ്ചഭൂതങ്ങളു ടെ സുദൃഢരൂപങ്ങ**ം** തന്നെ ഇവ.

# തരുണാസ<sup>ം</sup>ഥി

നടെല്ലും ഒരു വടിപോലുള്ള സാധനമായിത്തോന്നുമെങ്കിലും അ തും 28-32 വരെയുള്ള തരുണാ സംഥികരം ചേർന്നുള്ളതാകുന്നു. ഓരോന്നിനേയും യോജിപ്പിക്കുന്ന സൂക്ഷ്മനാഡീസമൂഹം ഈ തരു ണാസംഥികളെ ബനംധിച്ചിരിക്കുന്നു. ശരീരഭാഗം ലഘുവായി, വളഞ്ഞു പ്രോണസഞ്ചാരം സുഗമമാക്കിത്തീർക്കുക എന്നതാണു തരു

ണാസ°ഥിയുടെ പ്രധാന പ്രവർ നം.

## താഡാഗി

ഘേരണ്ഡ മാമുനിയുടെ 25 മുദ്രകളിലൊന്ന്. വയറിനെ നി ശ്വാസാനന്തരം പിന്നോട്ടു വലി ച്ചാൽ അവിടെ ഒരു തടാകാകൃതി ഉണ്ടാകുമല്ലോ. വയറിനെ മുന്നോട്ടും പിന്നോട്ടും തള്ളുന്ന ഈ ക്രിയ മലബന്ധോച്ചാടനം നടത്തുന്ന തായിരിക്കും. ഉദേരോഗങ്ങഠം നശിപ്പിക്കും.

#### താഡാസനം

ഉപ്പൂററികളും പെരുവിരലുക ളും ചേർത്തു നടുവുനിവർത്തി നിൽക്കുക. കാലുകളിൽ ഒന്നിൽ ഭാരം കൂടുതൽഉണ്ടാകരുത് വയർ അൽപമായി ഉള്ളിലേക്കു വലിച്ചും നെഞ്ചു അൽപ്പം മുന്നോട്ടുതള്ളി യുംമുന്നോട്ടുനോക്കിയാണു നിൽ ക്കേണ്ടത്.

#### താനം

നീട്ടൽ. ഉഡ്ഡിയാനിബന്ധ ത്താൽ വയറിനെ ഉള്ളിലേക്കുവലി ചുനീട്ടുന്നുണ്ടു്. പശ്ചിമതാനാ സനത്തിൽ നട്ടെലുനല്ലവണ്ണം നീ ണ്ടുവരത്തക്കവിധം, കാൽപ്പെരുവി രലുകളെ പിടിച്ചു കാൽമുട്ടുകയ മടക്കാതെ നീട്ടി നെററി കാൽമുട്ടു കളിലും കൈമുട്ടുകയ തറയിലും ഉറപ്പിക്കേണ്ടതുണ്ടു്. ക്ഷയരോഗം വരാതിരിക്കാനും വന്നവർക്കു അ തുതീരാനും ഈ പശ്ചിമതാനം പ്രയോജകീ വിക്കുന്നതായിരി

#### താപം

ഉത്ക്കണ്ഠ. ഏതൊരുകാര്യത്തി ലും അഗാധമായി പ്രവേശിക്കുന്ന തു ദുഃഖകാരണമായി ഭവിച്ചേക്കാം. യോഗികഠം അതുകൂടാതെ കഴിച്ചു കൂട്ടുന്നവരാകുന്നു. സമാധിഒഴി കെ മറൊന്നിനോടും ബന്ധപ്പെ ടാതെ അവർ മനസ്സിനെ സൂ ക്ഷികുന്നുണ്ടാകും.

### താപത്രയം

- ആദ്ധ്യാത്മിക ദുഃഖം ശാരീ രികവും മാനസികവും ആയ ദുഃഖം ആണിതു്.
- 2) ആധിഭൗതികദുഃഖം. ജന്തുക്ക ളിലും അന്യമനുഷ്യരിലും നിന്നു ണ്ടാകുന്നപീഡ.
- 3) ആധിദൈവികം. ശീതോഷ് ണവാതവർഷാശനിപാതാദികളാൽ ഉളവാകുന്നദുഃഖം. താപത്രയാതീ തൻമാരാണ് യോഗികരം.

## താമസത്യാഗം

താമസരൂപത്തിലുള്ളത്യാഗം.നി യതമായ കാമം കർമ്മത്തിന്റെ ത്യാ ഗ്യം.

### താമിശ്രം

ക് ളേശദേഷാവസ്ഥ.

#### താരക

പ്രതിബന്ധങ്ങളെ ജയിക്കുന്ന തും. ഇതൊരുതരം സംയമംആകു ന്നു. യോഗിക്കു ഈ അഭ്യസനം അ ത്യാവശ്യമാകുന്നു.

#### താരകം

താരകബ്രഹ്മം. സംസാരസാഗ രഞ്ഞെ തരണംചെയ്യാനുപകരിക്കു ന്ന ബ്രഹ്മജ്ഞാനം.

## താരക ബ്രഹ്മം

സംസാരസാഗരത്തിനെ തരണം ചെയ്യിക്കുന്നതു ബ്രഹ്മചിന്ത മാ ത്രമാണല്ലൊ. മററു സകലചിന്താ വികാരങ്ങളിൽനിന്നു, മുക്തിവ രുത്തുന്നതു്.

### താരകമന്ത്രങ്ങ≎ം

സംസാരസാഗരത്തെ തരണംചെ യ്യിക്കുന്നമന്ത്രങ്ങ≎ം, ഇവ അനവധി ഉണ്ടു°. അവയിൽ ചിലതു°:

- 1) ഓം
- 2) ഓംനമശ°ശിവായ (പഞ്ചാക്ഷ രമ(ന്തം.)
- ഒാം നമോനാരായണായ (അ ഷ്ടാക്ഷരി)
- 4) ഓം നമോ ഭഗവതേ വാസുദേ വായ (ദ്വാദശാക്ഷരി)
- 5) ശിവോഹം. സ്വാമിവിവേകാ നന്ദനും ഏററവും ഇഷ്ടപ്പെട്ട മന്ത്രം.
- 6) ശിവായനമ:
- 7) നാരായണായനമ:

#### താര

നേത്രാന്തരപടലം. പൂർവതാരക യോഗത്തിനു സേവനംനടത്തുന്ന ഇതു° യോഗിയ°ക്കുമാത്രമേ ദർശ നീയമാകുന്നുള്ളൂ.

## താമസതപസ°സ°

മൂഢവിശാസമോ, പീഡയോ കൊണ്ടു ശത്രുനാശാർത°ഥം ചെയ്യ പ്പെടുന്ന തപസ°സ°.

#### നാരദൻ

നാരത്തെ ധർമ്മശാസ്ത്രത്തെ ഭാ നം ചെയ്യുന്നവൻ

#### താമസാഹാരം

പാകംചെയ്തു് ഏഴെട്ടുനാഴിക കഴിഞ്ഞതും, രസംപോയതും,ദുർ ഗന്ധമുള്ളതും, തലേനാഠംപാകം ചെയ്തതും, ഉച്ശിഷ്ടവും അ ശുദ്ധവും ആയ ആഹാരം ആണു് തമോഗുണികഠംകു പ്രിയം. രാജസവും താമസവും ആയ ആ ഹാരം കഴിക്കുന്നതാഠം യോഗി ആ യിഭവിക്കുന്നതേയല്ല.

## താലു

അണ്ണാക്കു്—തേജസ്സിൻെറ സ്ഥാനം. ഇവിടെ കഫം കെട്ടിനി ന്നുശ്വാസതടസ്സം ഉണ്ടാകാതിരി കാനായി കപാലഭാതിയുടെ അഭ്യ സനം പ്രയോജകീഭവിക്കും. കഫ ശല്യമില്ലാത്തവർക്കും കപാലഭാതി ആരോഗ്യസന്ദായകമായിട്ടേ ഭവി ക്കുകയുള്ളൂ.

# താലുമൂലം

അണ്ണാക്കിൽ താഴെയുള്ള ഭാഗം. ഇവിടം എപ്പോഴും ശുദ്ധമാക്കി ക ഫബഹിഷ്കരണം നടത്തിക്കൊ ണ്ടിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഭാഗവതർ മാരുടെ സ്വരം നന്നായിരിക്കാൻ ഇ തു് അത്യാവശ്യമാകുന്നു. സകല രുടേയും ആരോഗ്യം നിലനിൽക്കാ നും ഭൈനന്ദിനകഫ ബഹിഷ്കര ണം ആത്യാവശ്യംതന്നെ.

### തിത്തിഭാസനം

തിത്തിഭം ഇന്ദ്രഗോപകീടം. ഉ ള്ളംകൈകരം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചിട്ടും ഉടൽ ഉയർത്തുക. കാലുകരം ഭുജ ങ്ങളിൻമേൽക്കൂടി ഇരുവശത്തേക്കും നീട്ടുക. അപ്പോരം ഇന്ദ്രഗോപത്തി ൻറ ഏതാണ്ടൊരു ആകൃതിയുണ്ടാ

#### പ്രതോജനങ്ങരം

കൈകാലുകഠംകും ഹൃദയത്തി നും ശക്തി വർദ്ധിക്കും.

# തിര്യക്

മൃഗജീവിതം. ഇതുകൂടാതെ മ നുഷ്യജീവിതം, നരകജീവിതം,ദേ വജീവിതം, എന്നിവയും അനുഭവ ത്തിൽ മനുഷ്യർക്കു് ഉണ്ടാകുന്നു ണടു്.

## തീവ്രവ്രതം

കഠിനമായ(വതാനുഷ്ഠാനങ്ങരം യോഗശത്രുക്കളാകുന്നു ഉദാ:—കൃ ച്യശ ചാന്ദ്രായണവ്രതം. പ്രദോ ഷ്യ്രചാന്ദ്രായണ്യവതം ഷഷ്ടി വൃതം ഇത്യാദിയൊന്നുംതന്നെ യോ ഗാഭ്യാസത്തിനു യോജിച്ചതല്ല.ഇവ ഒക്തി മാർഗ്ഗാനുഷ്ഠാനങ്ങളാ കുന്നു.

# തീവ്രസംവേഗൻ

കഠിനതരമായി യോഗാഭ്യാസം ചെയ്തു അതിവേഗം പ്രയോജനം സമ്പാദിക്കുന്നയോഗി.

# തുന്ദം

അടിവയറിൽ വൃത്താകൃതിയി ലുള്ള ഒരു അദൃശ്യലോലവസ്തു. ഇതിനെ ഇടത്തോട്ടും വലത്തോട്ടും കറക്കിയും,മുന്നോട്ടും പിന്നോട്ടും തള്ളിയും നൗളി(കിയ അഭൃസി ച്ചാൽ മലബന്ധംശമിക്കും.

## തുരി

യോഗി വലതുചെവിയിൽ മാത്ര മായികേയക്കുന്ന നാദവിഗേഷം. ഭോമരികുംഭകാഭ്യാസത്താൽ ലഭി ക്കുന്നനാദമാണിതു<sup>ം</sup>.

# തുരീയം

ജാഗ്രൽ സാപ്രന സുഷുപ്തൃ വസ്ഥാത്രയത്തിനുശേഷമുള്ള അ വസ്ഥ.

# തുരീയഗം

ഏഴാമത്തേതും ഒടുവിലത്തേതു മായ ഭൂമി. ജീവൻമുക്തിലഭിക്കു ന്ന ഒടുവിലത്തെ അവസ്ഥ. ബ്ര ഹ്മവിദ്വരിഷ്ഠനായിത്തീർ ന്നി രിക്കുന്ന ഈ യോഗി ബ്രഹ്മ ത്തിൽ ലയിക്കാൻ കാലതാമസം ഉ ണ്ടാകുന്നതല്ല.

ഇതുതന്നെയാണു ഗൂഢസുപ<sup>ം</sup>തി

## തുരീയചൈതന്യം

ജാഗ്രൽ സാപ്ര് സുഷുപ്രത്യ വസ്ഥകരംക്കു അതീതമായി നാ ലാമതായഅവസ്ഥ. ഇതു ബോധാ തീതവും ആനന്ദപ്രദവും ആയുള്ള താകുന്നു. ബ്രഹ്മാനന്ദമാത്രൻ.

# തുരീയപദം

സമാധിപദം. ജാഗ്രൽ, സ്വപ്ന, സുഷുപ്തി, തുരീയാവസ്ഥക ളിൽ ആദ്യത്തെ രണ്ടിലും ബോധമു ണ്ടായിരിക്കും. അടുത്ത രണ്ടുപദ ങ്ങളിൽ ബോധം ഉണ്ടായിരിക്കുന്ന തല്ല.

# തുരീയാതീതൻ

ജാഗ്രത്, സുപ്നം സുഷു പ്തി, തുര്യം, തുരീയാതീതം എ ന്നിങ്ങനെയുള്ള അവസ്ഥകളിൽ അഞ്ചാമത്തേതു്. ബ്രഹ്മാനന്ദമ യൻ.ജീവൻമുക്തുവസ്ഥിതൻ.

# തുരീയാശ്രമം

മഹാസന്യാസജീവിതം. ബോ

ധാതീതാവസ്ഥയിൽ ഈ യോഗി അനവധി ദിവസങ്ങഠം ഇരുന്നു പോകും. തുരിയാവസ്ഥയിൽ എത്തിച്ചേർന്നയോഗി ഒരിക്കലും സാധാരണ ജീവിതത്തിലേക്കു തി രിച്ചുവരുന്നതല്ല.

# തുഷ്ടി

എത്ര നിസ്സാരമായതു ലഭി ച്ചാലും അതിൽ തൃപ്തി തോന്നു ന്ന ഭാവം. പ്രത്യയസർഗ്ഗത്തി ഒൻറ ഭാവമായതൃപ്തി.

#### തേജസ്സ്

തേജോദ'ധ്യാനത്തിൽ യോഗി പ്രകാശം മാത്രം ദർശിച്ചു താൻ പ്രകാശസ്വരൂപൻ ആണെന്നു വി ശ്വസിക്കുന്നു.

# തേജോദ്ധ്യാനം

ബ്രഹ്മത്തെ തേജസ്സായി സ കൽപ്പിച്ചു ധ്യാനിച്ചാൽ ആത്മ ദ്ധ്യാന നിരതനായിഭവിക്കും. യോഗി മൂലാധാര ചക്രത്തിൽ ദർ ശിക്കുന്നതേജസ്സിനെ ഭൂമദ് ധ്യേ ദർശിച്ചു അതിൽ ധ്യാനനിരത നായിഭവിക്കും. ഈ തേജസ്സ് ഓംകാരസമുദ് ഭൂതമാണുതാനും

### തെതിലം

നാഡികളിലെ ജീവനാണ് പ്രാണൻ. പ്രാണനെ ദൈവമായും പ രിഗണിക്കാം. തൈതിലം എന്ന വാ ക്കിൻറ അർത്ഥം ദൈവം എന്നാ കുന്നു. ഓരോനാഡിയിലും സ ന്ധിയിലും പ്രോണനെ മണിക്കൂ റുകരം നിലനിറുത്തി ധാരണാഭ്യാ സം നടത്തിയതിനുശേഷമാണു ഒ രാരം രാജയോഗി ആയിത്തീരുക.

#### തൈജസൻ

രജോഗുണ (പധാനനായ ആശ പ്രവിവക്തഭുക് ആണ്.വിശ്വൻ തൈജസൻ, പ്രാജ് ഞൻ എന്നീമൂ ന്നുപുരുഷൻമാരിൽ മദ്ധ്യസ്ഥി തൻ.രജോഗുണപ്രധാനമായ ജീവാ ത്മ തേജസ്സ്. യോഗിമാർ ഈ തേജസ്സിനെ ധ്യാനിച്ചു് ബ്രഹ്മാനന്ദം അനുഭവിക്കാറുണ്ടു്.

## ത്യക്തസർവചരിഗ്രഹൻ

എല്ലാളടമസ്ഥതയും വിട്ടവൻ. യാതൊന്നും സചീകരിക്കാത്തവൻ.

## ത്യാഗം

പൈരാഗ്യം. വേഗത്തിൽ മോ ക്ഷം സിദ°ധിക്കുന്നതിനു അനു ഷ'ഠിക്കേണ്ട യോഗാംഗ പഞ്ചദശ കത്തിൽ ഒന്നു°.

## ത്രയംഗമുഖോത്താനാസനം

ചക്രാസനംപോലെ പിന്നോട്ടു വളഞ്ഞു കൈകഠം കാലുകളുടെ ഇ രുവശങ്ങളിലായി നീട്ടി ഉള്ളംകൈ കഠം തറയിൽഉറപ്പിക്കുക.

### (പയോജനങ്ങ≎ം

നട്ടെല്ലിനേയും ഉദരപേശികളേ യും ശക്തമാക്കുന്നു. നെഞ്ചിനും തോളെല്ലുകഠംകും വിസ്താരംവർ ദ്ധിപ്പിക്കുന്നു.

#### (താടകം

ഒന്നിനെ ഇമവെട്ടാതെ സൂക്ഷി ചു നോക്കുക. ആദ്യകാലത്തു് വേ ഗംകണ്ണുനീർപുറപ്പെട്ടേക്കും. 15 മി നിട്ടുവരെ ഇപ്രകാരം നോക്കിശീ ലിച്ചാൽ നയനരോഗങ്ങയ ഉണ്ടാക യില്ല. ഏകാഗ്രത വർദ്ധിക്കയും ചെയ്യും.ഒന്നിനേയും ഒർശിക്കാതെ ശ്രീ രമണമഹർഷി അനേകം മണി ക്കൂർ സമയം മുന്നോട്ടുനോക്കി ഇമ വെട്ടാതെ ഇരിക്കുമായിരുന്നു. ബ്ര ഹ്മാനന്ദാനുഭൂതിയുടെ ലക്ഷണ മാണതും.

തണുത്തപച്ചവേള്ളത്തിലോ പശു വിൻപാലിലൊ ഇപ്രകാരം ഇമവെ ട്ടാതെ നോക്കിയിരിക്കാം. മലർന്നു കിടന്നു രാത്രി ചന്ദ്രനെ നോക്കി യും തോടകം അഭൃസിക്കാം.

### (തികാലജ<sup>്</sup>ഞാനി

ആത്മജ്ഞാനി. അടുത്തുള്ള പ ലരുടേയും ഭൂതഭാവി വർത്തമാന കാലാനുഭവങ്ങളെക്കുറിച്ചു ബോധ മുള്ള യോഗി. അന്യരാജ്യങ്ങളിലു ള്ള ഒററ ആളിനെക്കുറിച്ചുപോലും ഈ ത്രികാലജ്ഞാനി അറിഞ്ഞെ ന്നുവരുന്നതല്ല. ചില വ്യക്തിക ളുടെ ഭൂത ഭാവി വർത്തമാനകാല ങ്ങളെക്കുറിച്ചു മത്രമേ ത്രികാല ജ്ഞാനി അറിഞ്ഞെന്നുവരികയു

# ത്രികൂടം

തലയിലെ ഒൻപതുനാഡികളി ലൊന്നും. രാജയോഗസമാധിലഭി ക്കുന്നതിലേക്കും ഈ നാഡികളി ലെ പ്രോണസഞ്ചാരം നിറുത്തേണ്ട തുണ്ടും.

# ത്രിഗുണങ്ങരം

സത്വരജസ്തമോഗുണങ്ങരം മൂ ന്നും. വിരാട്, ഹിരണ്യശ്ഭൻ, അന്തര്യാമി എന്നീ മൂന്നു പുരു ഷാവസ്ഥകളിൽ ലയിച്ചും പ്രത്യ ഗാത്മനായി ബ്രഹ്മമായി ഭവി കുന്നയോഗികളും ഉണ്ടും.

# ത്രിഗുണാതീതൻ

സത്വരജസ°തമോഗുണങ്ങരംക്കു°

അതീതനായ മഹായോഗി.

### ത്രിദശൻ

മഹേന്ദ്ര ലോകനിവാസികളായ ഒരുകൂട്ടം ദേവൻമാർ.

## (തിദോഷങ്ങഠം

വാതം പിത്തം കഫം എന്നിവയുടെ സാമ്യാവസ്ഥ ആരോഗ്യവും, ഒന്നിൻെ നിലതെററിയാൽ രോഗവും ആയിരിക്കും അനുഭവം. യോഗികളല്ലാത്തവർക്കെല്ലാം ത്രിടോഷങ്ങളിൽ ഒന്നെങ്കിലും അസാമ്യാവസ്ഥയിലായിരിക്കും. 99 ശതമാനം ജനങ്ങളുടെയും അവസ്ഥ ഇതാകുന്നു. രാജയോഗിയെ മാത്ര മേ ത്രിദോഷങ്ങരം ബാധിക്കാതുള്ളു.

## ത്രിധാതു

വിശ്വൻ, തൈജസൻ,പ്രോജ'ഞൻ എന്നീ മൂന്നു ആത്മ ഭേദങ്ങളുടെ സമാഹാരം–ബ്രഹ്മൻ.

### ത്രിധാമം

ബ്രഹ്മൻ. ഉണർന്നിരിക്കുമ്പോരം വിശ്വനിലും, സ്വപ്നാവസ്ഥ യിൽ തൈജസനിലും, സുഷു പ്തിയിൽ പ്രോജ്ഞനിലും ആ ണും ബ്രഹ്മം സ്ഥിതി ചെയ്യു ന്നതായിപറയപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതും.

# ത്രിപഥം

കപാലകുഹരം. നാക്കിനെ കപാ ലകുഹരത്തിൽ അടച്ചാണു° ഖേച രിമുദ്ര അഭ്യസിക്കേണ്ടതു°.

ഇഡാപിംഗലാസുഷുമ്നകളുടെ സംഗമസ്ഥാനമായ ഭൂമദ്ധ്യം.

# ത്രിപുടി.

ജ്ഞാനവും ജ്ഞേയവും ജ്ഞാ

താവും എന്നീ മൂന്നും ഒന്നായ അ നുഭവം ഉണ്ടാകുമ്പോഠം (തിപുടി നശിക്കും. ഇതാണു ആനന്ദം. മോ ക്ഷവും ഇതുതന്നെ. ''ത്രിപുടിമു ടിഞ്ഞ'' യോഗി പരമോന്നതയോ ഗി ആകുന്നു.

## ത്രിപുരാഭൈരവി

സുഷുമ്നാനാഡി, കുണ്ഡലി നി, കുണ്ഡലിനിയിലെ ബീജം ഇവ മൂന്നും ചേർന്നതു്. ഇവ സർ വദാ പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. ഗുദത്തിനും ലിംഗത്തിനും മദ്ധ്യേ യുള്ള സേതു ലിംഗത്തിനെ സ്വയം ഭൂലിംഗം എന്നും പറയാറുണ്ടു്. ഇവിടെയാണു ത്രിപുരാ ഭൈരവി വസിക്കുന്നതു്.

### ത്രിവേണീസംഗമം

ഗംഗായമുനാ സരസ്ഥതി നദിക ളുടെ സംഗമസ്ഥാനം സുപ്രസി ദ്ധാമാകുന്നു. യോഗശാസ്ത്ര ത്തിലാകട്ടെ ഇഡാപിംഗലാ സു ഷുമ്നകളുടെ സംഗമസ്ഥാനമാ യഭുമദ്ധ്യത്തെകുറികുന്നതാണി തും. ത്രിവേണിയിൽ സ്നാനം ചെയ്യാൻ ലൗകികരും, ത്രിവേണി യാകുന്ന ത്രിപുടിയിൽലയിക്കാൻ യോഗികളും തൽപരരാകുന്നു.

## ത്രിശംഖം

നട്ടെല്ലിലെ നവദാരങ്ങളിൽ ഒ ന്നു".കുണ°ഡലിനിയോഗാഭ്യാസം കൊണ്ടുമാത്രം ഇതിനെ അടയ°ക്കാ വുന്നതാകുന്നു.

# ത്രൈഗുണ്യവിഷയങ്ങ⇔

സതചരജസ°തമോഗുണങ്ങളെ സം ബന°ധിക്കുന്ന വിഷയങ്ങ**ം**.

## െത്രവിദ്യൻ

ഋക്, യജുസ്സ്, സാമം, എ ന്നീ മൂന്നു വേദം പഠിച്ചവൻ.

#### യവകം

ശ്വാസോച്ഛാസം, മാലിനൃബ ഹിഷ്കരണം എന്നിവ നടത്തിക്കൊ ണ്ടിരിക്കുന്നതാണു് ഈ പഞ്ചേ ന്ദ്രിയങ്ങളിലൊന്നിൻെറ ജോലി.

#### ദണ'ഡധൗതി

വാഴത്തദയോ, മൃദുവായ ഉരുണ്ട ഒരു തടിക്കഷണമോ, (കിടേശ്) ഒ രുവടിയോ തൊണ്ടയിൽക്കൂടി മന്ദം മന്ദം താഴോട്ട് കുത്തുയിറക്കുക. ക ഫം ബഹിഷ്കൃതമാകും. മാത്രമ ല്ല ഹൃദ്രോഗശമനത്തിനും കാരണ

## ദത്താത്രേയൻ

സച്ചിദാനന്ദരൻറ മൂന്നുനാമങ്ങ ളിലൊന്നും. ആത്മാ, പരബ്ര ഹ്മം എന്നിവയാണം മററു രണ്ടു നാമങ്ങരം.

## ദണ<sup>ം</sup>ഡാസനം

കാലുകഠം നീട്ടി ചേർത്തിരിക്കു ക. ഉള്ളം കൈകഠം പൃഷ്ഠഭാഗ ത്തിനു ഇരുവശങ്ങളിലായി തറ യിൽ ഉറപ്പിച്ചിരിക്കും. ഉടൽ നി വർത്തി മുന്നോട്ടു നോക്കി ഇരിക്ക ണം.

#### ദന്തധൗതി

ദേഹശുദ്ധീകരണം നടത്തുന്ന ധൗതി ക്രിയകളിൽ ഒന്നും. (1) ദ ന്തമൂലധൗതി (2) ജിഹചാ മൂലധൗ തി (3) ദക്ഷിണകർണ്ണമൂലധൗതി (4) വാമകർണ്ണ മൂലധൗതി (5) കപാ ലരനം(ധധൗതി ഈ അഞ്ചെണ്ണമാ ണ് ശരീര ശുദ്ധിവരുത്തുന്ന പ ഇധയതികരം. കഫം, പിത്തം, പ ഴുപ്പു് എന്നിവയെ നശിപ്പിക്കുന്ന പഞ്ചധൗതി ക്രിയകരം എന്നെന്നും നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു

## ദന്തമൂലധൗതി

കരുവേലം പട്ടയുടെ പൊടിയോ പുകയറയോ, മണ്ണോകൊണ്ടു ദിനം പ്രതി 2 നേരം ഒന്തശുദ്ധി ചെയ്യു ക. പഴുത്ത മാവിലയോ മാവില പ്പൊടിയോ ആകാം. ഇങ്ങനെ ഒന്ത മൂലഭാഗങ്ങളെ (ഊനു്) ശുദ്ധീക രിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു ആരോ ഗൃത്തിനു ആവശ്യമാകുന്നു.

# ദർദുരീസിദ°ധി

മൂലാധാരത്തിൽ പ്രോണനിവേശം ചെയ°തു ധ്യാനിച്ചാൽ തവളച്ചാട്ടം ഉണ്ടാകും. അതായത്, യോഗാസന ത്തിൽ'ഇരിക്കുന്നയോഗിമുന്നോട്ടും പൊക്കത്തിലും ചാടുന്നതായിരി ക്കും. ജാരാഗ്നി വർദ്ധന, ആ രോഗ്യം ശക്തി എന്നിവയുടെ വർ ദ°ധന,എന്നിവ സർവജ°ഞതചംസി ദ°ധിക്കും. ഭൂതഭാവിക⊙ സകാര ണം വെളിവായിതോന്നും. മന്ത്ര സിദ്ധിയുണ്ടാകും. വാർദ്ധക്യമ രണങ്ങളെ ജയിക്കും. സ്വയം ഭൂ ലിംഗ സ്ഥാനമായി മൂലാധാര പ ത്മത്തെ ധ്യാനിച്ചാൽ യോഗിയു ടെ സകല പാപങ്ങളും നശിച്ചു പോകുന്നതാണ°. നിരന്തരധ്യാന ത്താൽ ഇഷ<sup>ം</sup>ടദേവത പ്രത്യക്ഷമാ കും. സർവതരംശക<sup>ം</sup>തികളും സി ദ°ധിക്കും.

# ദർദുരി

തവളച്ചാട്ടം. പ്രാണായാമാഭ്യാസ ത്തിൽ യോഗികഠംകു ഇപ്രകാരം ഒരനുഭവം ഉണ്ടായേക്കും. (കമേണ ശരീരത്തെഉയർത്താനും പറത്താനും സഹായികുന്ന പ്രാരംഭക്രിയയാണിതും. ചട്ടമ്പിസ്വാമിക്കം പത് മാസനസ്ഥനായിരുന്നു മന്ദംമന്ദം ശരീരത്തെ ഉയർത്തുമായിരുന്നു. ചില യോഗാഭ്യാസിക്കം അപ്രതീക്ഷിതമായി ശരീരത്തെ ഉയർത്തിയ തിനാൽ മുറിയുടെ മേൽത്തട്ടിൽ തലയടിച്ചു താഴെ വീണുപോയിട്ടുണ്ടും. പോണായാമം അഭ്യസിക്കേ അതു ഗുരുസന്നിധിയിൽ വേണ്ടുന്നതാണും എന്നു പറയുന്നതിൻെറ ഒരു കാരണം ഇതാകുന്നു.

# ദർപ്പം

അഹംകാറം. താനും ബ്രഹ്മവും ഒന്നാണെന്നുള്ള വിചാരം. അഹം ബ്രഹ്മാസ്മിതത്വം. സകലരും സകലതും താൻമാത്രമാണെന്നുള്ള ബോദ്ധ്യംവന്നാലുണ്ടാകുന്ന ആന ന്ദം അപരിമേയമത്രേ; താൻമാത്രം ബുദ്ധിമാനെന്ന ദുരഹംകാരഭാവ മാകുന്ന ദർപ്പം അധ:പതനത്തിലേ കു ഏവരേയും നയിക്കും.

### ദർഭാ**സ**നം

യോഗികഠം യോഗാഭ്യസനത്തി നു ദർഭപ്പുലു ഉപയോഗിച്ചിരു ന്നു. അതിൻമേൽ ഒരു തുണി വി രിച്ചു ഇരുന്നിട്ടാണും പലരും യോ ഗാഭ്യസനം ചെയ്യാറുണ്ടായിരുന്ന തും. ദർഭപ്പുലും ആകുന്ന ആസന മാണിതും.

ദംഭാഹങ്കാരസംയുക<sup>്</sup>തൻ ഭംഭാഹങ്കാരങ്ങളോടു കൂടിയവൻ.

#### 300)

ദശനിയമങ്ങളിലൊന്നു<sup>ം</sup>. മററു

ള്ളവരും സ്ഥാത്മാവും ഒന്നാണെ <mark>നുള്ള വിശ</mark>്വാസത്തിലേക്കു നയി കുന്നതാണു് ദയ.

### **ദശ**പ്രത്യയം

**മോഹംബ്രഹ**്മാസ്മിഭാവം.

#### **ദർശ**നം

സംയമാഭ്യാസത്താൽ യോഗാഭ്യാ സിക്കും ശിരോദേശത്തും ഉണ്ടാകു നെ പ്രകാശം, ദ്രഷ്ടാവിനും ദൃ ഷ്ടിക്കും ദൃശ്യത്തിനും വൃത്യാസം കൂടാതുള്ള ജ്ഞാനമയിദൃഷ്ടി. (2) ജമനസ്കയോഗം, ഉത്തരതാര കയോഗം, ശാംഭവിമുദ്ര എന്നിവ യിലെ ദർശനരഹിതാവസ്ഥയുടെ

#### **ദാരാദി**

ബോധാവസ°ഥയുടെ പല ഭാവ ജോം.

#### ഭശാഭാവം

**മാന്നു**പോകൽ.

#### മഹനി

പഞ്ചധാരണകളിൽ ഒന്നു്. അ ഗൗനിയെപ്പോലെ ദഹിപ്പിക്കുന്ന ആു. ഇതാണു് വൈശചാനരീധാര ണ.

### ദരമാര

ശരീരാന്തർഭാഗത്തു കാൺമാൻകഴി യാജ്യ സൂക്ഷ്മമായ പൊട്ടു്. ഈ പൊട്ടിൻമേൽ ധ്യാനിച്ചു ചില യോഗാഭ്യാസികരം സമാധിസ്ഥ രാകാഠുണ്ടു്. പൊട്ടിൻമേലുള്ള ധ്യാനം ഏകാഗ്രതയെ വർദ്ധിപ്പി കും.

# ദഹരപുണ്ഡരീകം

നെഞ്ചിൻെറ താഴെ അററത്തുള്ള അനാഹതചക്രസ്ഥാനം. രക്തോ ല്പലാഭാസം.

### ദഹരവിദ്യ

ഷോഡശവിദ്യകളിൽ 2-ാമത്തേ തു". ചിദംബരത്തിനെ ഖണ്ഡ ജ്യോതിർദർശനത്തിൽ നിറുത്തുക. ഖണ്ഡാത്മ ദർശനമാകയാൽ ക്ര മമുക്തിസിദ്ധിക്കും.

## ദക്ഷിണനൗളി

നൗളിയിൽ വയറിൻെറ വലതുവ ശംമാത്രം ഉള്ളിലേക്കു വലിക്കുകം ശാാസംമുട്ടുന്നതുവരെ ഇപ്രകാരം നിന്നിട്ടും നിവർന്നും ശാാസംവി ടുക. ഉദരരോഗവിനാശവും ദഹന ക്രിയാ വർദ്ധനയും ഉണ്ടാകും.

## ദക്ഷിണാംഗഭസ<sup>്</sup>ത്രിക

ഒരു സെക്കണ്ടിൽ രണ്ടുവീതം വലതു നാസാരന്ധ്രത്തിൽകൂടി പൂരകംനടത്തുക. തുടർന്നു ഇടതു നാസാരന്ധ്രത്തിലും നടത്തണം. ഇങ്ങനെ അഞ്ചുമിന്നിട്ടുസമയത്തെ ശാസനക്രിയ. ദക്ഷിണാംഗം ശരീര ത്തിൻെ വലതുവശംആകുന്നു.

## ദക്ഷിണാംഗമഹാബന<sup>ം</sup>ധം

വലത്തേളപ്പൂററി യോനിസ്ഥാ നത്തും ഇടതുപാദം വലത്തേതുടമേ ലും വച്ചിട്ടു നിവർന്നു മുന്നോട്ടു നോക്കിയുള്ള ഇരിപ്പു്. ഇങ്ങനെ യിരുന്നും പ്രാണായാമം ചെയ്യാം. യോനിസ്ഥാനസമ്മർദം ബ്രഹ്മ ചര്യത്തിൽ നിഷ്ഠവർദ്ധിപ്പി കും.

ദക്ഷിണാംഗമഹാമുദ്ര വലതുകാൽമടക്കി ഉപ്പൂററികൊ ണടു യോനിസ്ഥാനത്തെ അമർത്ത ണം.നീട്ടിയഇടതുകാലിലെ പെരു വിരലിനെ പിടിച്ചു ശ്വസനക്രിയ നടത്തണം. വാമദക്ഷിണാംഗമഹാ മുദ്രകളുടെ അഭ്യസനം ജാരാഗ്നി വർദ്ധിപ്പിച്ചു് ആരോഗ്യം നില നിർത്തും. ക്ഷയം, കുഷ്ഠം, അർശ സ്സ്, മഹോദരം, വായുകോപം എന്നിവ ശമിക്കും.

### ദക്ഷിണാഗ<sup>ം</sup>നി

ഗാർഹപത്യയജ്ഞത്തിനു തെ കുവശത്തു് ഒരു കുഴിയിൽ കത്തി കൊണ്ടിരിക്കുന്ന അഗ്നി. ഈ അ ഗ്നി ഓംകാരത്തിലെ ഉകാരത്തെ പ്രതിനിധീകരിക്കുന്നു.

### ദക്ഷിണായനം 1

കറുത്തപക്ഷം. ഈ ഘട്ടത്തിൽ മ രിക്കുന്ന യോഗിയ്ക്കു പുനർജൻമ മുണ്ടാകും മദ്ധ്യരേഖയ്ക്കു വട ക്കുള്ള ഉത്തരായണത്തിൽ സൂര്യൻ സഞ്ചരികുമ്പോഠം മരിക്കുന്ന യോ ഗി പിന്നീടു ജനിക്കുന്നതല്ല. യോ ഗാഭ്യാസഘട്ടത്തിൽവലതുവശത്തെ ആന്തരീകനാഡീസമൂഹത്തിനു ച ലനാളണ്ടായേക്ക<sub>േ</sub>ം ഇടതുവശത്തു നിന്നു ചലനം വലതുവശത്തേക്കു വ്യാപിക്കുമ്പോഠം ആ ചലനസമു ഹത്തെ ദക്ഷിണായനം എന്നു പറ

### ദക്ഷിണായനം 2

യോഗാഭ്യാസത്തിലുണ്ടാകുന്ന ശാ രീരികവൈകാരികാവസ്ഥ. ഇട തുവശത്തു യോഗിക്കു നട്ടെല്ലി ലുണ്ടാകുന്നവികാരം വലതുവശ ത്തുവരും. വലത്തേതിലേതു ഇട ത്തേതിലേക്കുംവരാം.

## ദിനരാത്രിഭേദം

പകലെന്നും രാത്രിയെന്നുമുള്ള ഭേദം നമ്മഠംക്കാണുള്ളതും. യോഗി കഠംക്കാകളെ സഭാപ്രകാശംതന്നെ. സചാമി വിവേകാനന്ദൻ ചെറുപ്പ് ത്തിലേതന്നെ ഉറങ്ങുമ്പോഠം പ്രകാ ശദർശനമാണു അനുഭവപ്പെട്ടിരു ന്നതും. സാധാരണർ ഉറങ്ങുമ്പോഠം ഇരുട്ടാണല്ലൊതോന്നുക.

## ദിവൃത്വം

ബാഹ്യാവയവങ്ങളെ ഉത്തേജിപ്പി കുന്ന ഒരുതരം ചലനം. സംയമാ ഭ്യാസംകൊണ്ടുമാത്രം ലഭിക്കുന്ന താണിതും. ദൂരശബ്ദ്ശേവണം ദൂരദർശനം ആദിയായവയുടെ സ മാഹാരം. സമാധിക്കുമുമ്പേ ഏതൊ രു യോഗിയിലും പ്രത്യക്കപ്പടു ന്നസംയമശക്തി പ്രകടനമാകുന്നു

### ദിശാനവലോകനം

കണ്ണുതുറന്നിരുന്നാലും ദിക്കുക ളെ കാണാതിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ. ബ്രഹ മദ്ധ്യാനനിരതനുള്ള അവ സ്ഥയാണിതും.

# ദീർഘസൂക്ഷ്മ

പ്രാണായാമഘട്ടത്തിൽ ശരീരം മെലിഞ്ഞു സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മതമവായി ആ കാശത്തിൽ സഞ്ചരിക്കും. ഒട്ടേറെ ക്കാലം അതു നടക്കുകയും ചെ യ്യും.

# ദീർഘായുസ<sup>ം</sup>സ്

135-140 റാത്തൽവരെ മാത്രമേ ഒ രാളിനു തൂക്കംവേണ്ടതുള്ളൂ. ഇ തിൽ കൂടുതലുള്ളവർ എളുപ്പം രോഗാധീനരാകും. വർഷതോറും തൂക്കം അറിഞ്ഞിരിക്കേണ്ടതുണ്ടും.

ദിനം(പതി 18 മണിക്കൂർ കൊച്ചു കൊച്ചുജോലിക⊙ ചെയ°തുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നവർ പ്രായേണ ദീർഘാ യുഷ<sup>ം</sup>മാൻമാരായിരിക്കും. 15 മി നിട്ടു ലഘുവായ കായികവ്യായാ മം, 6 മൈൽനടക്ക രാവിലേ നാലര മണിക്കു എഴുന്നേൽക്കൽ, അതിരാ വിലെയും വൈകുന്നേരത്തും പച്ച വെള്ളത്തിൽ കുളി എന്നിവ ആയുർ വർദ്ധകമായിഭവിക്കും. സന്തോ ഷിച്ചു മത്തപ്രമത്തനാകാതെയും ദുഃഖിച്ചു വിവശനാകാതെയും മന സ്സിനെ സമനിലയ്ക്കു സൂക്ഷി ക്കുന്നവർക്കു ആയുസ്സു് നീളു ന്നതാണു°. ഇവയോടൊപ്പം (ബഹ് മചര്യം അത്യാവശ്യമാകുന്നു. രാജ യോഗികരംകു് ദീർഘായുസ്സ് ഉണ്ടായിരിക്കും. അവർ ഇഷ്ടമുള്ള കാലമത്രയും ജീവിച്ചിരുന്നിട്ടു° സാചംശങ്മു **ഇ**ഷ്ടാനുസരണം തുു വരിക്കുന്നവരാകുന്നു. മനു ഷ്യായുസ്സ് 120 വർഷം ആണെ ന്നുപറയാറുണ്ടെങ്കിലും 90 ശതമാ നംപേരും 60 വയസ<sup>ം</sup>സാകുന്നതോ ടെ മരിച്ചുപോകുന്നു. മേത് ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന അതൃപൂർ വംപേർ ഇല്ലാതില്ല. ശതായുസചീ കരം കൂടുതലുള്ളതു° കരിങ്കടലി നുസമീപത്തുള്ള കാക്കസസ്പർ വതസാനുകളിലാകുന്നു. കാരണം **ഞാജ്ഞാ**തംആണു്.

### ദീപനം

ജാതാഗ്നിവർദ്ധനം. യോഗാ ഭ്യാസകാലത്തു ഏവർക്കും ഉണ്ടാകു ന്ന ജെനുഭവമാണിതും.

# ദുഷംകൃതം

പൂ**ീവജൻമക**ൃത കർമ്മങ്ങളാൽ ഈ ജൻമത്തു<sup>ം</sup> ഉണ്ടാകുന്ന കായിക വൈകല്യവും ദുരിതാനുഭവങ്ങ ളും.

ദുഷ<sup>ം</sup>കൃത**വിനാ**ശനം

ദുഷ<sup>ം</sup>കർമ്മങ്ങയക്കു വിനാശംവ രുത്തൽ.

## ദുഃഖം

ജീവിതം ദുഃഖമയമാകുന്നു. അ വിദ്യാപ്രവേശനം നിമിത്തം ജീവി തത്തെ സുഖമായി നാം കരുതി പ്പോരുന്നു. ആദ്ധ്യാത്മികം ആ ധിഭൗതികം ആധിദൈവികം എന്നി ങ്ങനെ മൂന്നുതരം ദുഃഖങ്ങ**ം** നാം അനുഭവിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. മാനസികമായ ദുഃഖം ആദ്ധ്യാത<sup>ം</sup> മികവും, അന്യരിൽനിന്നു രിടുന്ന ദുഃഖം ആധിഭൗതികവും സ്ഥാഭാവികമായി നേരിടുന്ന ആപ ത്തുകളിൽനിന്നു° ഉണ്ടാകുന്നതും ആധിദൈവികവും ആകുന്നു. ആത<sup>്</sup>മാഭിമാനവും ഈശചരാരാധന യും മാ(തമാണു° ആതൃന്തികദുഃഖ നിവൃത്തിക്കു് ഉതകുന്നതു്.

# ദുഃഖനിവൃത്തി

സുഖദുഃഖാദികളിൽ സമീകൃത മനോഭാവം പുലർത്തിയാൽ ദുഃഖ നിവൃത്തിയുണ്ടാകും.

# ദുഃഖവിഘാതം

ദുഃഖശമനം നിത്യമായി നില നിൽക്കുന്നതിനു° ആദ°ധ്യാത°മി കജ°ഞാനംതന്നെ വേണ്ടതുണ്ടു°.

# ദുഃഖസംയോഗവി**യോ**ഗം

ദുഃഖബന്ധംവേർപെട്ടതു്. ഇതു യോഗാവസ്ഥയാകുന്നു.

## ദുഃഖാനുശയി

ദുഃഖാനുഭവത്തിലെ ക്രോധമായ ദേവഷം.

# ദുരിതം

കഠിനത,ദുഃഖം,ദുരിതം ഇവയു ണ്ടാക്കുന്ന ഭക്ഷണങ്ങളൊന്നും യോ ഗാഭ്യാസിക**ാ** ഭക്ഷിക്കാൻ പാടില്ല.

## ദുരഹംകാരം

ഞാൻ വലിയവൻ മററുള്ളവരെ ലാം നിസ്സാരൻമാർ എന്ന ഭാവ ന. ഇതു അധ:പതനത്തിലേക്കു ന യിക്കുന്നു. ഞാൻ വലിയവൻ മററു ള്ളവരും വലിയവർതന്നെ എന്ന അ ഹംകാരം ശ്രേഷ്ഠംതന്നെ.

# ദുർവാസാ**സ**നം

കുത്തിയിരുന്നിട്ടു് ഇടതുകാൽ തേരളിൽവയ്ക്കുക. ഉള്ളംകൈകശ മുൻവശത്തു വലതുകാലിൻെറ ഇ രുവശങ്ങളിലായി ഉറപ്പിക്കുക. ഈ നിലയിൽ എഴുന്നേററ് ഒററക്കാ ലിൽ നിൽക്കുക. അഞ്ജലീബ ന്ധംവേണ്ടതുണ്ടു്.

പ്രയോജനങ്ങയ ഹെർണിയ അസ°തമിക്കും. കാലു കയക്കു ശക°തിവർദ°ധിക്കും.

# ദൃക്സ്ഥിതി

ദൃഷ്ടിയെ അടയ്ക്കുകയോ തു റക്കുകയോ ചെയ്യാതെ ഒരേനിലയ് ക്കുനിറുത്തുന്നതും. ബ്രഹ്മാനന്ദ ലയനത്തിനു ഇതു നിദാനവും ല ക്ഷണവും ആയി ഭവിക്കുന്നു.

## ദൃശ്യം

ചിത്തസ°ഥിതി അനുസരിച്ചു കാണുന്ന അവസ°ഥ.

# ദൃഷ്ട

പരീഷണനിരീഷണ മനേ ഭാവം. മനസ്സും ബുദ്ധിയും ചേർന്നു് ഉള്ളിൽ ആത്മദർശനം നടത്തുന്ന ആഠം. അനുമാനവും ആ പ്തവചനങ്ങളും ഉപയോഗിച്ചാ ണു് ഈദർശനം സാധിക്കുക.

# ദൃഷ്ടജൻമം

ഇപ്പോഴത്തെ ജൻമം. ഈ ജൻമ ത്തിൽ ചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങളുടെ ഫ ലങ്ങാം അനുഭവിച്ചുതീരാതെ മരി കുന്നവർ അദൃഷ്ട ജൻമങ്ങളിൽ (ഭാവി) അവ അനുഭവിക്കുന്നതാ യിരിക്കും ഇതു ഹിന്ദുക്കളുടെ യു ക്തിസഹമായ വിശ്വാസമാകുന്നു.

# ദൃഷ്ടാന്തം

ദൈവം അനുപമൻ ആകകൊണ്ടു് ദൈവത്തിൻെറ സർവാത്മവ്യാപക ശക്തികളെക്കുറിച്ചു് അനുമാനി കാനേ നിവൃത്തിയുള്ളൂ. അതു കൊണ്ടു് ഉദാഹരണംകാണിച്ചു തെ ളിയിക്കാൻ സാധിക്കുന്നതല്ല, ബ്ര ഹ്മംഅപ്രമേയവും അചീന്ത്യവും ആകുന്നു.

# ദൃഷ്ടി

അന്തർദൃഷ്ടിയാണു് യോഗശ സ്ത്രപ്രസിദ്ധമായുള്ളതു്. അ തുതന്നെ അനുസന്ധാനം. ശാംഭ വിമുദ്രയിലെ നോട്ടം ബഹിർദൃ ഷ്ടിയും അന്തർലക്ഷ്യവും ആകു ന്നു. യോഗി കണ്ണുകഠംതുറന്നിരു ന്നാൽ ബാഹ്യമായുള്ള യാതൊന്നും കാണുന്നതല്ല. ശ്രവണസ്പർശ സുഗന്ധങ്ങളൊന്നും അയാഠംക്കു പ്രവർത്തനക്ഷമമാകുന്നില്ല.

## ദൃഷ്ടിലയം

ദൃഷ്ടി എവിടെ ലയിക്കുന്നോ മനസ്സും അവിടെ ലയിക്കുന്നു. ഭൂമദ്ധ്യത്തോ നാസാഗ്രഭാഗ ത്തോ ദൃഷ്ടിലയിപ്പിച്ചു് യോഗി കഠം ആത്മാനന്ദരായി ഭവിക്കാറു ണ്ടു്.

#### ദേവദത്തൻ

ശരീരത്തിലെ ദശവായുക്കളിൽ ഒന്നും ശരീരത്തിൽ ഒരുവായുവേ ഉള്ളൂ എന്നുവരികിലും അതിനു അവയവന്തോറും പേരുമാററംനൽ കിയോഗശാസ്ത്രജ്ഞൻമാർ വ്യ വഹരിച്ചുപോരുന്നു. കോട്ടുവാഇ ടൽ ഉറക്കം എന്നിവ ദേവദത്തന്റെ പ്രവർത്തനങ്ങളാകുന്നു.

### ദേവൻമാർ

മനുഷ്യരിൽനിന്നു° ഉപരിയായി ജീവിതം നയിക്കുന്നവർ, ദേവൻ മാർ വേറെ ഏതോ ഉപരിലോകത്തു ജീവിക്കുന്നവരാണെന്നു ഒരു ധാര ണനമ്മഠംക്കൊക്കെയുണ്ടു°. മനുഷ്യ രിൽ അമരതാവും ദിവ്യതാവും സ ബാദിച്ചിട്ടുള്ള അപൂർവംപേരെ ഇ പോഴും കണ്ടുകിട്ടാതിരുക്കുന്നില്ല. മഹോന്നതമാനുഷർതന്നെ ദേവൻ

### **©**3000

ഏകാന്തതയുള്ള ദേശമാണും (സ്ഥലം) യോഗികയക്കു പ്രിയം. ശരീരത്തിലെ ഓരോഅവയവഭാഗ വും ദേശംതന്നെ. അവിടങ്ങളിലെ ല്ലാം കുറെ സമയം പ്രാണനെ നിലനിാുത്തി ശീലിക്കുന്നവരാണും യോഗികയം. രോമകൂപങ്ങളിൽകൂടിയും പ്രാണനെ ബഹിർഗമിപ്പികാനും തടഞ്ഞുനിറുത്താനും അ

ഭൃസിച്ചിട്ടുള്ള രാജയോഗികരം ആ പോണശക്തികളെ മുഴുവനും കു ണ്ഡലിനിയിൽ കേന്ദ്രീകരിച്ചി ട്ടാണു<sup>ം</sup>സുഷുമ°നാനാഡിയിൽക്കൂ ടി പ്രയാണംചെയ്യിച്ചു<sup>ം</sup> സഹസ്രാ രപത**്മത്തിൽ** എത്തിക്കുന്നതു്. ആയവസരത്തിലാണു് രാജയോഗി ആനന്ദം അനുഭവിക്കുന്നതും. ഓ രോ ശരീരാംശത്തിലും പ്രോണനെ നിറുത്തി ശീലിച്ചാൽ പ്രാണായ<u>ാ</u> മം ''ദീർഘസൂക്ഷ്മ''ങ്ങളായി പ രിണമ′ിക്കും.അതായതു° പൂരകരേ സാവധാനത്തിലും ശ ബ<sup>°</sup>ദരഹിതമായും നടക്കുന്നതായി രിക്കും. 16.64:32 മാത്രാക്രമത്തി ലുള്ള പ്രാണായാമം നടത്തുന്നതി ശരീരത്തിലെ ദേശംതോറും സഞ്ചരിപ്പിക്കേണ്ടതു പ്രാണനെ ണടും.

## ദേശബന്ധചിത്തം

ദേശംഎന്നതു് ശരീരത്തിന്റെ ഓ രോഭാഗാംശം ആകുന്നു. ചിത്തത്തി നെ ഈ ഓരോഭാഗത്തിലുംബന്ധി ച്ചു സ്ഥിരമായി യോഗികഠം നി റുത്താറുണ്ടു്. അനന്തരം ഒടുവിലാ യി കുണ്ഡലിനീ ശക്തിയിൽ നിറുത്തി അതിനെ ഉണർത്തുന്നു. അപ്പോഠം അനന്ദാനുഭൂതിയുണ്ടാ കും. പ്രാണായാമാഭ്യാസികഠം ഇ പ്രകാരം ദേശബന്ധചിത്തം നയി

#### ദേഹം

നവദ്ധാരസമന്വിതമുള്ളതാണു മാനുഷശരീരം.കണ്ണു് 2, ചെവി 2, നാസാദ്ധാരം 2, വായ് 1, മലദ്ധാരം 1, മൂത്രദ്ധാരം 1 ഇവയാണു് നവ ദ്ധാരങ്ങഠം. ഇവയിൽക്കൂടിയെല്ലാം പുറത്തു് പൊയ്ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന വായുവിനെ ഉള്ളിൽ അടക്കംചെ യ്തു മരണത്തെ ജയിച്ചു അമരനാ വുകയാണും യോഗിയുടെ ല ക്ഷ്യം.

## ദേഹസാമ്യം

ചലനരഹിതമായി ദേഹത്തെ സൂക്ഷിക്കുന്ന യോഗീകളുടെ (പ വൃത്തി.

### ദേഹാഗ്നി

98.6 % ഡിഗ്രി ചൂടു് ഏവരുടേ യും ശരീരത്തിലുണ്ടു്. വയറിലെ അഗ്നിശക്തി വർദ്ധിപ്പിച്ചാൽ ആരോഗ്യവും ശക്തിയും വർദ്ധിക്കും. ദിവസവും രാവിലെ ഉഡ്ഡിയാനബന്ധം 5 തവണയും അഗ്നിസാരക്രിയ നൂറുഎണ്ണവും അഭ്യസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആളിനു ജാരാഗ്നിവർദ്ധനയും മല ശോധനാസുഗമത (3 മിനിട്ടിൽ മല ശോധന)യും അരോഗ്യവർദധനയും സംഭവിക്കുന്നതായിരിക്കും.

# ദേഹാന്തരപ്രോപ<sup>ം</sup>തി പുനർജൻമം.

### ദേഹി

ആത്രമാവും. രാജയോഗിയ്ക്കു മാത്രമേ ഇഷ്ടാനുസരണം പ്രാണ നെ (ദേഹി) ശരീരത്തിൽ അനായാ സേന ഇഷ്ടമുള്ളകാലമത്രയും നി ലനിറുത്താൻ സാധിക്കുകയുള്ളൂ.

#### ദൈവം

സർവജ്ഞനും സർവവ്യാപിയും സർവശക്തനും ആയ ഒരു മഹാശ ക്തി പ്രപഞ്ചത്തെസൃഷ്ടിച്ചു നിലനിറുത്തുന്നു – കാണുന്നതെ ലാം നശിക്കുന്നതാണും. അനന്തര വും നിലനിൽക്കുന്നതാണു് ഈ അദൃശ്യശക്തി. സർവത്തിലും വ ലുതായിരിക്കുന്നതിനാൽ ബ്രഹ് മം എന്ന അർത്ഥവത്തായപേരു് ദൈവത്തിനു സിദ്ധിച്ചിരിക്കു നു. ഇക്കാണുന്ന സകല ജീവജാല ങ്ങളും ദൈവാംശമാകുന്നു. വിവേ കശാലിയായ മനുഷ്യൻ മാത്രമേ അതറിയുന്നുള്ളു. അതിനാൽ അ ഹം ബ്രഹ്മാസ്മിഭാവനയിൽ ജീ വിതംനയിക്കാൻ അവനുമാത്രം ക

### ദൈവപ്രോപ്തി

സാലോക്യം സാമീപ്യം സാരൂ പും സായൂജ്യം എന്നിങ്ങനെ നാ ലു് അവസ്ഥകരം ദൈവപോപ് തിയ്കുഉണ്ടു്.

# ദൈവീസമ്പത്തു്

- 26 എണ്ണമുണ്ടു°. അവ:--
  - 1 അഭയം
- 2 സത്വസംശുദ്ധി
- 3 ജ്ഞാനയോഗവൃവസ്ഥിതി
- 4 ദാനം
- 5 ദമം
- 6 യജ്ഞം
- 7 സ്ഥാദ്ധ്യായം
- 8 തപസ°സു°
- 9 ആർജവം
- 10 അഹിംസ
- 11 സത്യം
- 12 അക്രോധം
- 13 ത്യാഗം
- 14 ശാന്തി
- 15 അപൈശുനം (പരദൂഷണം ചെയ്യാതിരിക്കൽ)
- 16 ഭൂതദയ
- 17 ആശയില്ലായ്മ
- 18 മാർദ്ദവം

- 19 ലജ°ജ
- 20 അചാപലം
- 21 തേജസ്സു
- 22 ക്ഷമ
- 23 ധൈര്യം
- 24 ശൗചം
- 25 അദ്രോഹം
- 26 ദുരഹംകാരമില്ലായ്മ ഇവ മോക്ഷത്തി ലേക്കു മനുഷ്യനെ നയിക്കുന്നു. ഇഹലോകത്തു് ഉത്ത മജീവിതത്തി ലേക്കും നയിക്കുന്നു.

#### ദോഷങ്ങയ

വാത പിത്ത കഥങ്ങ**ം**. ഇവയി ലൊന്നിൻെ ഏററക്കുറച്ചിൽ കൊ ണ്ടു രോഗങ്ങ**ം** ബാധിക്കുന്നു. ഏററക്കുറച്ചിലുണ്ടാകാതിരിക്കാ ൻ പോണായാമിക്കേ കഴിയുകയു ജ്ജു.

## ദോഷസാമ്യം

ത്രിദോഷങ്ങയ സമമായിരുന്നാൽ അരോഗമായി. ഇവയിൽ ഒന്നും കോപിച്ചാൽമതി രോഗമായിത്തീ രാൻ. അതാണുദോഷകോപം.

# ദൗർമനസ്യം

മനസ്സിൻെ ദുഷ്ടഭാവം. ഇ തുള്ളവനു യോഗിയാകാൻ സാധി ക്കുന്നതല്ല.

# ദ്യുതി

എന്നെന്നും പ്രകാശത്തോടുകൂടി യശാീരമാണു" രാജയോഗി സംര ക്ഷിക്കുന്നതു". രോഗാധീനമാകു ബോഠം ശരീരദ്യുതിയും നശിച്ചു പോകും. പ്രോണായാമംകൊണ്ടു" മാത്രമേ ശരീരദ്യുതി നിലനിൽക്കു കയുള്ളു. മനസ്സു ദ്യുതിയോടു കൂടി സ്ഥിതിചെയ്യാൻഭക്തി ജ് ഞാന രാജയോഗങ്ങളുടെ അഭ്യാസ മാണുവേണ്ടതു<sup>ം</sup>.

## **്**രവൃതോസ°ഥിതചം

സുസ°ഥിരമായി നിലനിൽക്കു . ന്ന ധർമ്മങ്ങയം.

## ദ്രവ്യയജ്ംഞം

ഭേവ്യം ദാനംചെയ്തുകൊണ്ടുന ടത്തുന്ന ലോകസേവനം.

## ദ്രാവിണി

പഞ്ചധാരണകളിലൊന്നു്. വാ രുണീധാരണ എന്നും ഇതിനെ പറ യാറുണ്ടു്.

#### erwr9

ദേന്ദ്യാവരാഹിത്യമാണു് യോ ഗാസനാഭ്യസനത്തിൻെ സമുന്ന താവസ്ഥ. മൂന്നുമണിക്കൂർ ഒരു നിലയിൽ ചലനലേശംകൂടാതെ സ്ഥിതിചെയ്തു ആസനജയം സമ്പാദിച്ച യോഗി ദാന്ദ്യചിന്താര ഹിതനായി ക്രമേണ ഭാവാന്തരപ്പെടും.

# ദ്വന്ദ്വമോഹനിർമുക<sup>്</sup>തൻ

സുഖദുഃഖങ്ങളിൽനിന്നു നിശ് ശേഷം മുക്തനായിത്തീർന്നവൻ.

# മപദ്പാതീതൻ

സുഖദുഃഖങ്ങഠം ലാഭാലാഭങ്ങഠം ഇതുാദികളിൽ ഒരേമനോഭാവം പു ലർത്തുന്നവൻ. ഇങ്ങനെയുള്ള ആഠം കർമ്മങ്ങഠം ചെയ്താലും ബന്ധമു ണ്ടാകുന്നതല്ല.

# **ദ**്വാദശാദിത്യൻമാർ

12 ആഭിത്യൻമാർ. അവർ:-ഇ ന്ദ്രൻ, ധാതാ, പർജന്യൻ, തചഷ്ടാ, പൂഷാ, ആര്യമാ, ഭഗൻ, വിവ സ്ഥാൻ, വിഷ<sup>ം</sup>ണു, അംശുമാൻ, വരുണൻ, മിത്രൻ.

#### ഭചാദശാരചക്രം

നാഭീദേശം. പ്രത്രണ്ടു ആരക്കാ ലുകളുള്ള ഒരു നാഡികേന്ദ്രമാണി തും. യോഗമുദ്രയുടെ അഭ്യസനം കൊണ്ടു ഭാദശാരചക്രത്തിനെ സു സംഥിതിയിൽ നിലനിറുത്തി ആ രോഗ്യസംരക്ഷണം സാധിക്കാം. ഏ തൊരു രാജയോഗിയും ഇതു അഭ്യ സിച്ചു സ്വാധീനമാക്കിയിരിക്കും.

### ദ്വിപാദകന<sup>്</sup>ധരാസനം

ഇരുന്നിട്ടു കാലുകയ അതതുവ ശത്തുകൂടി ഉയർത്തി തോളിൽവ യ്ക്കുക. പാദങ്ങയ ഒന്നിനുമേൽ മറൊന്നായി സ്ഥിതിചെയ്യട്ടെ. ഉള്ളംകൈകയ തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചു് ഉടലിനെ ഉയർത്തണം.

#### പ്രയോജനങ്ങ≎ം

കരളിനും ഹൃദയത്തിനും കൈകഠം ക്കും ശക്തിവർദ്ധിക്കും. ശ്വാസ ക്കുഴലുകഠംകു വികാസം സംഭവി ക്കും.

# ദചിപാദകൗണ്ഡിന്യാസനം

വസിഷ്ഠവംശത്തിലെ കൗണ് ഡിനൃഗോത്ര സ്ഥാപകനാണു് കൗണ്ഡിനൃൻ. അദ്ദേഹം പ്രച രിപ്പിച്ചതായിരിക്കാം ഇതു്. സു പ്തവജ്രാസന സ്ഥനായതി നു ശേഷം ഉടൽഉയർത്തി തല തറയിൽ പതിച്ചു പിന്നോട്ടു നോക്കണം കൈമുട്ടുകയ തറയിൽ പതച്ചിട്ടു് അതതുവശത്തെ കാൽപ്പടങ്ങളെ താ ങ്ങണം. ഉള്ളംകാലുകയ മേൽപെട്ടു നോക്കിയിരിക്കടെ.

#### (പയോജനങ്ങ∞

ഉദരാവയവങ്ങളെ സുഖകരമാക്കി ത്തീർക്കും. കുടലുകളിലെ വിഷാം ശങ്ങളെ ഉച്ചാടനംചെയ്തു് ശുദ്ധ മാക്കും. നട്ടെല്ലുഎളുപ്പം വളയ്ക്കാ റാകും.

## ദ്വിപാദകൗ**ണ**്ഡില്യാസനം

ഉള്ളംകൈകളിൽ ഉടൽ ഉറപ്പിച്ചി ടും രണ്ടുകാലും ഒരു കൈമുട്ടിൻ മേൽക്കൂടി ഒരുവശത്തേക്കുനീട്ടുക. തല തറയിൽ കൊള്ളിച്ചും നിൽ ക്കാം.

## ദ്വിപാദഭുജാസനം

ഉള്ളംകൈകളിൽ നിന്നിട്ടു° കാ ലുകയ തേരളുകളിൽക്കൂടി മുന്നോ ട്ടുനീട്ടുക.

# ദ<mark>്വിപാദവിപരീതദണ്ഡാ</mark> സനം

ച ക്രാസനത്തിൽ കാലുകരംനീട്ടി തലയുടെ പിൻവശത്തു ഉള്ളംകൈ കരം ചേർത്തും നടുവും ഉയർത്തി നിൽക്കുക. കൈമുട്ടുകളും ശിര സംസും , തറയിൽപതിഞ്ഞിരിക്ക

# ദ്വിപുടാശ്രയ

ഇഡാപിംഗലകളെ ആശ്രയിച്ചു സഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രാണവായു. സാ ധാരണരുടെ പ്രാണവായു മൂന്നാമ ത്തെ സുഷുമ്നയിൽ കടക്കുന്നത ല്ലബ്ലാ.

## ദ**ിസപ്തസഹ**സ്രാണി

72000 സൂക്ഷ°മതമവും അദൃശ്യ വും ആയ നാഡികഠം ശരീരംമുഴുവ നുമായി വ്യാപിച്ചുകിടക്കുന്നു ണ്ടു°. കണ്ണുകൊണ്ടു കാണാവുന്ന നാഡികളെമാത്രമേ പാശ°ചാത്യർ അംഗീകരിച്ചിട്ടുള്ളൂ. അവർക്കു ഭാ രതീയരുടെ യോഗശാസ്ത്രം അജ് ഞാതമാണുതാനും. ഈ എല്ലാനാ ഡികളിലുംകൂടി പ്രോണനും ആ ഹാരസത്തും മനസ്സും സഞ്ചരി ചുകൊണ്ടിരി ക്കു ന്ന തു കൊ ണ്ടാ ണും നമ്മഠം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നതും. യോഗികഠംക്കു ഈ സകലനാഡിക ളുടെ പ്രവർത്തനങ്ങളേയും സ്തം ഭിപ്പിച്ചു നിർത്താൻകഴിയും.

# ദചിഹസ<sup>ം</sup>തഭുജാസനം

ഉള്ളംകൈകരം തറയിൽഉറപ്പിച്ചു് കാൽമുട്ടുകരം അതതുവശത്തെ ഭുജ ങ്ങളിൻമേൽവയ്ക്കുക പൃഷ്ഠഭാ ഗം ഉയർന്നാണിരിക്കേണ്ടതു്. പ്രയോജനങ്ങരം കൈകാലുകരംകുശക്തിവർദ്ധി പ്പിച്ചു വാതരോഗത്തെ ഉച്ചാടനം ചെയ്യും.

#### ദേവഷം

ഭയം, കോപം, അസൂയ, ശത്രു ത തുടങ്ങിയുള്ളവയുടെ സമൂഹം. അപ്രീത്യാത്മകമാണിതു<sup>ം</sup>.

#### ദൈ.1തമതം

അദ്വൈതമതത്തിൽ ഏകത്വത്തി നാണല്ലൊ പ്രാധാന്യം. കാണുന്ന പ്രപഞ്ചം എന്നെന്നും നിലനിൽ കുന്നു എന്ന വിശ്വാസക്കാരാണു മധ്വാചാര്യരുടെ ദൈതിക്കം. അ വർക്കു ''രണ്ടു" എന്ന ഭാവത്തിലാ ണു് വിശ്വാസം. ലക്ഷ്മീനാരായ ണധ്യാനികളാണു ഇവർ. ക്യാനറ യിലെ ഉഡുപ്പിയാണു് ഇവരുടെ കേന്ദ്രം. സർവേശ്വരൻ കാണത്തക്ക പ്രപഞ്ചേശ്വരനും ആകുന്നു അ വർക്കു".

### ധനഞ്ഞ്ജയൻ

നാഗാദിവായുക്കളിൽ ഒന്നു്. മ രിച്ചതിനുശേഷവും ശരീരത്തിൽ നിലനിൽക്കുന്നതാണു് ഈവായു. ഇതുനിമിത്തമാണു് യോഗികളുടെ ശവത്തിനു പ്രകാശം ഉണ്ടായിരിക്കു ന്നതു്. കഫമുണ്ടാകുന്നതു ധന ഞ്ജയൻെ പ്രവർത്തനം നിമിത്ത മാകുന്നു.

## ധനുരാസനം

കമിഴ°ന്നുകിടന്നിട്ടു° കാലുകളും തലയുംഉയർത്തി കാൽക്കുഴകളെ കൈകഠംകൊണ്ടു പിടിക്കുക. പ്രയോജനങ്ങഠം

ഭഹനശക്തിവർധന, വയററുവേദ യ്ക്കുവിനാശം, നട്ടെല്ലിനു ലാഘ വം എന്നിവസിദ്ധിക്കുന്നു. വ യർമാത്രം തറയിൽപതിഞ്ഞിരിക്കു ന്നതുകൊണ്ടാണു് ഈ പ്രയോജന ങ്ങരം സിദ്ധിക്കുന്നതും.

#### ധർമ്മം

പൂർണ്ണതയിലേക്കു നയിക്കുന്ന തു°. സത്യം, അഹിംസ, ത്യാഗം, ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം ഇവയാണു°്ധർ മൗഘടകങ്ങ**ം**.

# ധർമ്മഗ്ലാനി

ധർമ്മത്തിനുക്ഷീണം.

## ധർമ്മരൂപയോഗവിഘ<sup>ം</sup>ന ങ്ങഠം

സ്നാനം, പൂജാ,ചന്ദ്രികാവ്ര തം, ഹോമം, മോക്ഷേച്ശാ, ഗോ മുഖാദ്യാസനങ്ങളിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യൽ, ധൗതിക്രിയ, നാഡീവി ജ്ഞാനം, പ്രത്യാഹാരനിരോധനം, കുക്ഷിസഞ്ചാലനം, വാപീകൂപത ടാകാദിപ്രാസാദാരാ മ കൃ ൽ പ ന, കൃ ച°ശ്രചാന്ദ്രായണാദിവ്രതാനു ഷ°ഠാനം, ഇങ്ങനെ 13-ൽപ്പരം ധർ മ്മരൂപയോഗവിഘ്നങ്ങ ളു ണ്ടു്. യോഗാഭ്യാസിയ്ക്കു ഇവയൊന്നും ആവശ്യമാകുന്നില്ല.

#### ധർമ്മമേഘസമാധി

കൈവല്യപദ(പാപ്തിക്കു മു സു്വിവേകം വേണമെന്നുണ്ടു്. ഇവയ്കുമദ്ധേയ്ളണ്ടാകുന്നഅനു ഭവമാണു് ബോധാതീതവും ആന ന്ദമയവുമായ ധർമ്മമേഘസമാധി. സംപ്രജ്ഞാതസമാ ധിക്കുശേഷം അനുഭൂതിയിൽ വരുന്നതാണു് ഇ

#### ധർമ്മി

ധർമ്മങ്ങളുടെ സമാഹാരം. നിരു ദ്ധവുംവുുത്ഥിത ചിത്തവും ചി ത്തവകഭേദങ്ങളാകുന്നു. മണ്ണു് ധർ മ്മിയും കുടം കലങ്ങളും ചട്ടി പി ഞ്ഞാണങ്ങളും ധർമ്മളുമാകുന്നതു പോലെയാണിതു്.

# ധാതു

ശരീരം സപ്തധാതുക്കളെക്കൊ ണടാണു് നിർമിതമായിരിക്കുന്ന തു്. അവ: തൊലി, ചോര, മാം സം, ഞരമ്പുകഠം, എല്ലുകഠം, ശു ക്ളം, മജ്ജ എന്നിവയാകുന്നു. സപ്തധാതുക്കളും രോഗാധീനമാ കുന്നതാണു്. നാഭീചക്രത്തിൽ സംയമംചെയ്തു് യോഗികഠം സ പ്തധാതുക്കളെയും സ്വാജ്ഞാനു

# ധാതാവു<sup>ം</sup>

ധരിക്കുന്നവൻ. പ്രപഞ്ചത്തെധ രിക്കുന്നവൻ–ബ്രഹ°മാവു°.

# ധാതുസ്ത്രീലൗല്യം

സ്വർണ്ണം, സ്ത്രീതുടങ്ങിയവ യിൽ ദുരാഗ്രഹംജനിച്ചു ലോല ചിത്തനായി ഭവിക്കുന്നഅവസ്ഥ. ഇതു യോഗവിഘ്നകാരിയാകു ന്നു.

#### ധാരണ

മററു് എല്ലാ ചിന്തകളേയും അ കററി ഒററക്കാരൃവിചാരത്തിൽ മന സിനേയും പ്രാണനെയും ഉറപ്പി ക്കൽ. പ്രത്യാഹാരത്തിൻെറ പന്ത്ര ണ്ടുമടങ്ങു് ഉറപ്പു് ധാരണയ'ക്കു് ഉണ്ടു<sup>ം</sup>. 2 മണിക്കൂർ ഒററവിചാര ത്തിൽ ഏകാഗ്രചിത്തരായിയോ സംഥിതിചെയ്യാറുണ്ടും. ഗികരം ധാരണയുടെ 12 ഇരട്ടി സമയം ഏകാഗ്രതയിലിരുന്നാൽ ധാരണയ°ക്കു 2 ക്കൂറും, ധ്യാനത്തിനു 24 മണിക്കൂ റും, സമാധിക്കു 12 ദിവസവും ഏ കാഗ്രത പുലർത്തണം എന്നതാണു ഗോരക്ഷൻെറ അഭിപ്രോയം.12ദിനം സാമാധിസ്ഥനായാൽ ജ'ഞത സമാധിസ'ഥനായി കൈവ ല്യം പ്രാപിക്കുകതന്നെ ചെയ്യും. അഷ്ടാംഗയോഗത്തിൽ 6-ാമത്തേ താണിത്.

#### ധീരത

പ്രത്യാഹാരത്തിന്റെ പ്രയോജ നം. ചിത്തവൃത്തികളിൽനിന്നു ച`ത്തത്തെ സമ്പൂർണമായി തിരി ച്ചെടുത്തു° ചിത്തത്തിൽതന്നെ ഉറ പ്പിക്കൽ. യമദശകത്തിൽ ഒന്നാണി തു°.

# ധൃതികാരണ

ശരീരമാണു° ഇന്ദ്രിയപ്രവർത്ത നങ്ങഠംകം കാരണമെന്നു ധരിച്ചു മനസ്സിനെ അവയിൽനിന്നെല്ലാം പിന്തിരിപ്പിച്ചു ഏകാഗ്രചിത്തനാ കൽ.

#### ധൗതി

ഷട°കർമ്മങ്ങളിലൊന്നു°. നാഡീ ശുദ°ധിക്കു ഉപകരിക്കുന്ന ഒരു ശുദ°ധീകരണക്രിയ.

### ധൗതിക്രിയക≎

കണ്ഠശുദ്ധിയും ദന്തശുദ്ധി യും ഉണ്ടാക്കി ദീപനശക്തി വർ ദ്ധിപ്പിക്കുന്ന ഈ ക്രിയക്ക 5 എ ണ്ണമുണ്ടു് അവ:– ദന്തമൂലധൗതി ജിഹ്വാധൗതി,കർണ്ണധൗതി,കപാല രന്ധ്രധൗതി, മൂലശോധനധൗതി.

# ധ്യാതാവു°

ധ്യാനിക്കുന്ന യോഗി.

## ധ്യാനം

മററു എല്ലാ ചിന്തകളിൽനിന്നു മനസ°സിനെ പിന്തിരിപ്പിച്ചു ഒററ എണ്ണത്താൽമാത്രം ഏകാഗ്രമാക്കൽ. ≘**ാിൽ ഉറച്ചാൽ അഷ°ടാങ°ഗയോ** ാതിലെ എട്ടാമത്തേതായ സമാധി ടുയി. ഇഷ്ടദേവത, ഗുരു, ആ ൗ°മാവു° ഇവരിലൊന്നിൽ 24 മ ണിക്കൂർ മനസ്സിനെ നിലനിറു ത്തുന്നതാണു° ധ്യാനം. ധർമ്മമേഘ സമാധിയിൽ മൈ(തി, കരുണ, മു ദിത, ഉപേക്ഷ എന്നീ നാലുഭാവ പ്രേദർശിതമാകുന്നുണ്ടു°. ധർമ്മധ്യാനത്തിൽ സ്വർലോകസു ചം അനുഭവിക്കു<mark>ന്നു.</mark> ഈ ദിവ്യ ുഭാഗാനന്തരം ആ യോഗി **ഭൂലോക** ഉൽകൃഷ്ടകുടുംബ ച**ാ**. ഭാദ് ടത്ത് ജാതനായി യോഗി**യായിജീ** വ്തം നയിക്കുന്നു.

## ധ്യാനജം

ധ്യാനത്തിൽനിന്നു ജനിക്കുന്ന തു<sup>ം</sup>–ആനന്ദം.

## ധ്യാനയോഗം

ഭഗവദ്ഗീതയിലെ 47 ശ്ലോകമട ങ്ങിയ ആറാമദ്ധ്യായം. ധ്യാനമഹി മ, ധ്യാനസ്ഥനാകാനുള്ള പരിശ്ര മങ്ങരം ആദിയായവയെല്ലാം ഇതി ലുണ്ടു്.

## ധ്യാനസ°ഥാനം

ഷട്ചക്രങ്ങരം ധ്യാനസ്ഥാന ങ്ങളുമാകുന്നു. ഓരോചക്രത്തി ലും മൂന്നുമണിക്കൂർ ധ്യാനിച്ചുശീ ലിച്ചവരാണു് രാജയോഗികരം.

## ധ്യാനസ°ഥിരത

തനിക്കു ഇഷ്ടമുള്ള ഏതിനേ യും ധ്യാനിച്ചാൽ (കമേണ അതിൽ ഉണ്ടാകുന്നസ്ഥിരത. ത്തിൽ മനശ്ചാഞ്ചല്യം കൂടാതെ അഞ്ചാറുസെക്കൻഡ° എങ്കിലും സ്ഥിതിചെയ്തു ആനന്ദിക്കാനാ യിട്ടാണു് ഭക്തൻമാർ ക്ഷേത്രങ്ങ ളിൽ പോകുന്നതു°. രാജയോഗിക ളുടെഅഷ്ടാങ്ഗയോഗ വിധിപ്ര കാരം ധ്യാനത്തിന്റെ കാലാവധി 24 മണിക്കൂർ ആകുന്നു. രൂപത്തി ലോ അരൂപത്തിലോ മനസ°സി നെ 24 മണിക്കൂർ ഉറപ്പിച്ചുനിറു ത്താൻ കഴിയുന്ന ആളിനു ധ്യാനം വശമായി എന്നുപറയാം.

# ധ്യാനഭൂമി

ധ്യാനാവസ°ഥ.

### ധ്യേയം

ധ്യാനവസ്തു. ബ്രഹ്മൻധ്യേ

യമാകുന്നു യോഗികയക്കു പൂർണ്ണ രൂപത്തിൽ.

### ധുവം

വൃത്യാസങ്ങളാന്നുമില്ലാതെ എ ന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്നതു്----ബ്രഹ്മം.

## ധ്രുവനക്ഷത്രസംയമം

ധ്രുവനക്ഷത്രത്തെ ധ്യാനിച്ചു സംയമം ചെയ<sup>്</sup>താൽ നക്ഷത്രഗതി ജ<sup>്</sup>ഞാനം ലഭിക്കും.

### വസി

ഭോമരീകുംഭകത്തിൽ ഉള്ളിൽ കോംകുന്ന ശബ്ദം. ആയവസര ത്തിൽ യോഗിയ്ക്കു പ്രകാശദർശ നമുണ്ടായി അതിൽ ചിത്തം ലയി ച്ചുപോകും.

#### നക്രാസനം

കമിഴ°ന്നുകിടക്കുക. നെഞ്ചിനു ഇരുവശത്തുമായി ഉള്ളംകൈകരം ഉ റപ്പിച്ചു° കാൽപ്പടങ്ങരം ഉയർത്തുക. കൈമുട്ടുകരം പകുതിമടങ്ങിയിരി ക്കും. കാൽമുട്ടുകരം തറയിൽനി ന്നു ഉയർന്നിരിക്കട്ടെ. മുതലയുടെ പ്രതീതിഉണ്ടാകുന്നതിനാൽ പേരു സാർത്ഥകംതന്നെ. ശാസംപിടി ച്ചുകൊണ്ടു° ഉള്ളംകൈകളും കാൽ പടങ്ങളും അൽപം ഉയർത്തി മു ന്നോട്ടും പിന്നോട്ടും നീങ്ങുകയു

#### നടരാജൻ

നടനം ചെയ്യുന്നതിൽ ഉത<sup>ം</sup>സുക നായി വിജയിക്കുന്ന ശിവൻ.

#### നടരാജാസനം

്റെറക്കാലിൽനിന്നിട്ടു് മറെറക്കാ

ലിനെ പിന്നോട്ടുവളച്ചു്, ആ കാൽവിരലുകളെ ആവശത്തെ കൈ കൊണ്ടു പിടിക്കുക. മറെറകൈയ് ഉയർത്തി മുന്നോട്ടുനീട്ടിയിരിക്ക ണം. (2) പിന്നോട്ടുവളച്ച കാലി ൻെറ ഉള്ളംകാൽ തലയിൽവച്ചിട്ടു് കൈകയംകൊണ്ടു് കാലുവിരലുക ളെ പിടിച്ചും നിൽക്കാം.

#### നഭോധാരണ

പഞ്ചഭൂതങ്ങളിലെ ആകാശത്തിൽ നടത്തുന്ന ധാരണ. ബ്രഹ്മരന്ധ ത്തിലാണു് ആകാശതത്വം. ശിര സ്സിലെസഹസ്രാരപത്മത്തിൽ പ്രാണനെ നിവേശിപ്പിച്ചു് രണ്ടു മണിക്കൂർ ധ്യാനിച്ചാൽ നഭോധാര ണയായി.

## നഭോമുദ്ര

നാക്കിനെ അണ്ണാക്കിൽകടത്തി ക്രൂമദ്ധ്യേ നോട്ടം ഉറപ്പിച്ചു് പ്രാ ണധാരണം ചെയ്യണം. പൈദാഹ അരം രോഗമരണങ്ങരം, വികാരവി ചാരങ്ങരം ഇവയൊന്നും ആ യോഗി യെ ബാധിക്കുന്നതല്ല. അയാരം അ മരനായിഭവിക്കും.

## നമസ്കാരയോഗം

"അഹം ബ്രഹ്മാസ്മി" ഭാവ നതന്നെ നമസ്കാരയോഗം ആകു ന്നു. സഭാ ബ്രഹ്മദ്ധ്യാനനിരത നായി നമസ്കാരം എടുത്തുകൊ ണ്ടിരുന്നാൽ മോക്ഷംസിദ്ധിക്കും.

#### നരകദ്വാരം

കാമക്രോധലോഭങ്ങരം ഇവ ഓ രോന്നും നരകദചാരമാകുന്നു.

#### നവചക്രം

1) മൂലാധാരം—-അഗ്നിവർണ

സചരൂപം ധ്യാനിക്കണം.

- 2) സ്വാധിഷ<sup>ം</sup>ഠാനം. പവിഴനിറ രൂപധ്യാനം.
- 3) മണിപൂരകം.മിന്നൽനിരധ്യാ നം.
  - 4) അനാഹതം.ജ്യോതിർലിംഗം.
  - വിശുദ്ധി. വെളുത്തതാലു.
  - 6) ശൂന്യധ്യാനം.
  - 7) ദീപാകാരധ്യാനം.
- 8) ആജ്ഞാ. പുകയുടെ അററം പോലുള്ള രൂപത്തെ ധ്യാനിക്കൽ.
- 9) ആജ് ഞാച ക്രോപരി ഊർദ് ധാശക്തി പരശുരൂപധ്യാനം. ഇത്തരത്തിലും ചില യോഗികരം ധ്യാനപരിശീലനം നടത്തിയിട്ടു ണടും.

#### നവദ്വാരാണി

തലച്ചോറിലെ 9 നാഡീസുഷിര ങളെ അടയ്ക്കാൻ ജിഹ്വാബന്ധം കൊണ്ടു സാധിക്കും. രണ്ടുചെവി, രണ്ടുകണ്ണു്, രണ്ടു മൂക്കിൻദോ ങടഠം, വായ്, പായു, ഉപസ്ഥം എന്നിവയിലെ ദാരങ്ങളാണു് പ്ര സിദ്ധങ്ങളായ നവദാരങ്ങഠം യോ ഗികഠം നവദാരങ്ങള ബന്ധിച്ചു കേവലകുംഭകാവസ്ഥയിൽ ഇഷ് ടമുള്ളകാലമത്രയും ജീവിച്ചിരി കാൻകഴ്യുന്നവരാകുന്നു.

### നാഗൻ

പഞ്ചവായുക്കളിലൊന്നു്. കോ ട്ടുവായിടൽ ആണു് ജോലി. യോ ഗീ സകലവായുക്കളേയും നിഗ്ര ഹിച്ചു്—ഉള്ളിൽ അടക്കംചെയ് നു്---അമരൻമാരായി ജീവിതംന യികുന്നു.

#### നാഡി

രക്കസഞ്ചാരം, വായുസഞ്ചാ

രം, മനസ<sup>്</sup>സഞ്ചാരം ഇവയൊക്കെ ശരീരത്തിൽ നടത്തുന്നതും നാഡീ സമൂഹംആകുന്നു. നാഡിശുദ്ധി (പാണായാമംചെയ°തു നാഡികളി ലെ കഫാദിമാലിന്യങ്ളെ ബഹി ഷ്കരിച്ചു് അവയെ തുറന്നിട്ടാ ണു° യോഗാഭ്യാസിക⊙ പ്രാണാ യാമം ആരംഭിക്കുന്നതും. ദശവായു ക്കളുടെ സഞ്ചാരംനിർത്താൻ കഴി യും. 72,000 നാഡികളും ശുദ്ധ മാക്കേണ്ടതു' യോഗികളുടെ പോരം ഭപ്രവർത്തനമാകുന്നു. ഇഡാപിംഗ ലാ സുഷുമ°നാനാഡികളുടെ ശു ദ്ധീകരണംകൂടി സാധിച്ചാൽ കു ണ°ഡലിനീശക°തി ഉണർന്നു' പ്രോണൻ (ഭൂമദ്ധ്യേ പ്രവേശിച്ചു ആനന്ദൻ ആയി ഭവിക്കും. തലമുടി രോമങ്ങ തുടങ്ങിയവയിലെ മൂ ന്നരക്കോടി ദ്വാരങ്ങളിലേയും പ്രോ നിരോധിക്കേണ്ട ണ സഞ്ചാരത്തെ തു്ഒരു രാജയോഗിക്കു ആ വശ്യ മാകുന്നു. ആ മഹാകാര്യം സാധി ക്കാത്ത ആരം രാജയോഗിആയിത്തീ രുന്നതല്ല.

#### നാഡീകന്ദം

ജനനേന്ദ്രിയത്തിനുമേൽ നാഡീ ചക്രത്തിനാൽ ചുററപ്പെട്ടു അദൃ ശ്യമായി കോഴിമുട്ടയുടെ ആകൃതി യിൽ സ°ഥിതിചെയ്യുന്ന് അവയ

## നാഡീചക്രം

നാഡീകന്ദത്തിനു ചുററുമായി 12 ആരക്കാലുകളോടുകൂടിയ നാഭി.

## നാഡീത്രയം

ഇഡപിംഗല സുഷുമ°ന എന്നീ 3 നാഡികഠം, ഇവ ദൃഷ°ടിഗോ ചര മാകുന്നതല്ല, അത്രത്തോളം സൂക്ഷ° മാൽസൂക്ഷ്മതരമാണിവ. നട്ടെല്ലി നകത്തുള്ള ഈ നാഡീ ത്രയത്തിലെ സുഷുമ്നാനാഡിയിൽക്കൂടി പോ ണനെ സഞ്ചരിപ്പിക്കുന്ന രാജയോ ഗി യോഗിരാജൻതന്നെയാണും. ആ നന്ദാനുഭൂതിക്കു° രാജയോഗികയ ഈ സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മനാഡിയിൽക്കൂടി മാ (തമായിപോണനെസഞ്ചരിപ്പിച്ചും മററു നാഡികളിൽ പ്രാണസഞ്ചാര മില്ലാതാക്കിയും പ്രാണായാമങ്ങ⊙ പലതരത്തിലുള്ളവ അഭ്യസിച്ചിട്ടാ ണു° പ്രോണനെ ഭൂമദ°ധ്യേഎത്തി അങ്ങനെയാണും അ ക്കുന്നതും. വർ (പാണായാമപരായണരായി ആ നന്ദം അനുഭവിക്കുന്നതു്. ബോധാ തീതാവസ<sup>്</sup>ഥയിൽ ദിവസങ്ങളും മാസങ്ങളും സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും ആ വിധത്തിലാണും. നാഡീത്രയ ശാസ°ത്രം നല്ലവണ്ണം ഗുരുമുഖ ത്തുനിന്നു പഠിക്കാതെ ഒരാളിനു രാജയോഗിആകാൻ സാധിക്കുന്നത ŧ٩٠

# നാഡീവ്യൂഹം

ശരീരംമുഴുവനുമായി 72000 നാ ഡിക്ക ഉണ്ടെന്നാണും യോഗിസ കൽപ്പം. ഇവയിൽക്കൂടി പ്രാണസ ഞ്ചാരം നടക്കുന്നതുകൊണ്ടും നാം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇവ ഒന്നും ദൃ ഷ്ടിഗോചരമാകുന്നതല്ല. ഈ സ കല നാഡികളിലുമുള്ള പ്രാണസ ഞ്ചാരം നിറുത്തി പ്രാണനെ ഭ്രൂമ ദ്യു ഉറപ്പിക്കുന്നതാണും യോഗി വരേണ്യൻമാരുടെ ധ്യാനം.

# നാഡീശുദ്ധി

പൂരകകും ഭകരേ ചകങ്ങ തട ഞ്ങിയ പ്രാണായാമം ഓരോ മൂക്കിൻ ഭാരത്തിൽ അനുലോമവിലോമ ക്രമമായി 3 മാസം നടത്തണം. ഈ നാഡീശുദ്ധി പ്രാണായാമം ദിനം പ്രതി 160 എണ്ണം നടത്തിയതിനു ശേഷമാണു് സാക്ഷാൽ പ്രാണായാ മം 16:64:32 മാത്രാക്രമത്തിൽ നട ത്തേണ്ടതു്. നാഡീശോധനം എ ന്നും ഈ നാഡീശുദ്ധിയെ പായാ

# നാഡീശുദ്ധിപ്രോണായാമം

72000 നാഡികളേയും സാമാന്യ മായി ശുദ്ധീകരിക്കുന്ന പ്രാണാ യാമം. ഇതു ഒരുദിവസം രണ്ടുതവ ണയായി 160 വീതം ഒരുമാസാകൊ ണ്ടു 4800 എണ്ണം തികയ്ക്കണം. അനന്തരമാണും സാക്ഷാൽ പ്രാണാ യാമം ഗുരൂപദേശമാർഗ്ഗേണ അ ഭ്യസിച്ചുതുടങ്ങേണ്ടതും. പ്രാരംഭ ത്തിൽ 5:20:10 മാത്രാക്രമത്തിൽ ല ഘുപ്രാണായാമം 120 എണ്ണംവീതം ഒരുമാസം അഭ്യസിച്ചിരിക്കണം. നാഡിശുദ്ധി പ്രാണായാമം പൂർ ത്തിയാക്കാതെ ആരും പ്രാണായാമം

# നാഡീശുദ്ധിലക്ഷണങ്ങ∞

നാഡീശുദ്ധി, കഫവിനാശം, ദുർമേദസ്സമുച്ചയോച്ചാടനം, ഓ ജോവർദ്ധന, ജാരാഗ്നി വർദ്ധ ന, ശരീരത്തിനു ലാഘവം ബലം സൗന്ദര്യം ഇവയുണ്ടാകൽ, ഇവയെ ല്ലാമാണു് നാഡീശുദ്ധിലക്ഷണ ങ്ങറം.

#### നാദം

അനാഹതധാനി. ഹൃദയത്തിൽ നിന്നു രക്തസംക്രമണം ശരീര ത്തിൻെ സകല ഭാഗങ്ങളിലേക്കും നടക്കുന്നുണ്ടും. അതിൻെ ധാനി യാണിതും. ഇതു സാധാരണ ശ്രവ ണഗോചരമാകുന്നതല്ല. സിദ്ധാ സനസ്ഥനായി വൈഷ്ണവിമു ദേയിൽ ദൃഷ്ടിയുറപ്പിച്ചാൽ നാദാ നുസന്ധാനമുണ്ടാകും.

### നാദബന്ധം

നാദത്തെ ബന്ധിച്ചാൽ മനസ് സ്ബദ്ധമാകും. അതോടെ സർവ ചിന്തകളും നശിക്കും. മനസ്സ് ശൂന്യമാകും.

## നാദബിന്ദു

അനാഹതദ്ധചനിയും ജീവനും.

# നാദ**രൂപിണി**

നടെല്ലിനുള്ളിൽ ഉള്ള നാലു നാ ഡികളിലൊന്നു"—ചെവിയുടെ പ്ര വർത്തനമെന്യേ ശ്രവിക്കാവുന്നതാ ണു".

## നാദാംകുശം

വിഷയോദ്യാനത്തിൽ മദോൻമ താനായി സഞ്ചരിക്കുന്ന മനസ്സാ കുന്ന ആനയെ നിയന്ത്രിക്കാൻ നാ ദമാകുന്ന തോട്ടിമതിയാകും.

# നാദാനുസന്യാനം

നാദത്തിൽലയിച്ചിരിക്കുന്ന അവ സ്ഥ. യോഗികഠം ഇടത്തേചെവി മിൽമാത്രം ഒരു ചെറുനാദം കേട്ടു കൊണ്ടിരിക്കും. അതിൽമാത്രം ശ്രദ് ധീച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു് ആനന്ദ കാമാകുന്നു. രണ്ടുചൂണ്ടുവിരലും കാമാകുന്നു. രണ്ടുചൂണ്ടുവിരലും കാമാകുന്നു. രണ്ടുചൂണ്ടുവിരലും കാമാകുന്നു യോഗികളുമുണ്ടു്. ക്രമാണ ഇത്താക്കാർ തുര്യാവസ്ഥ യിത് എത്തുന്നതാണു്. ബാഹൃശ ബ്ങളോന്നും ഈ യോഗികേഠം കാുന്നതല്ല. പ്രാഥമികാഭ്യാസകാ

## കേയക്കുക.

# നാദാനുസന<sup>്</sup>ധാനാനുഭവം

നാദാനുസന<sup>്</sup>ധാനത്താൽ വായു ബ്രഹ്മരന്ധത്തിൽ പ്രവേശി ക്കും. തിര, മേഘം, പെരുമ്പറ, കൈമണി എന്നിവയുടെ നാദങ്ങ⊙ം അപ്പോയ കേയക്കാറാകും. പ്രാണ ൻെറ ബ്രഹ്മരന്ധ്ര പ്രവേശനാന ന്തരം മദ്ദളം, ശംഖു്, മണി ഇവ യുടെ നാദങ്ങഠം കേഠംക്കുന്നതായി രിക്കും. അവസാനം വീണ, വണ്ടു<sup>ം</sup> ഇവയുടെശബ്ദം ഹൃദയമദ്ധ്യേ അന്യശബ്ദശ്രവണം കേഗംക്കാം. പാടില്ല എന്നുണ്ടു°. തേൻകുടി ക്കുന്നവണ്ടു" പുഷ"പവാസന അ റിയാതിരിക്കുന്നതുപോലെ, ദാനന്ദയോഗി വിഷയവാസനകളെ പരിത്യജിച്ചിരിക്കും. ഈ അനുഭവ ത്തിനുശേഷമാണു് യോഗിയുടെ ഭൂമദ്ധ്യ ലയിക്കുന്ന ചിത്തം തു".

# നാദാഭിവൃക<sup>ം</sup>തി

ചെവിയിൽക്കൂടി കേഠകുന്നശ ബ്ദമല്ല ഇതു°. ഉള്ളിൽനിന്നു പുറ പ്പെട്ടു യോഗികഠകേഠക്കുന്നശബ് ദത്തിൻെ സ്പഷ്ടാവസ്ഥ.

#### നാനാത്വം

വിവിധത്വം. ലോകത്തുകാണു ന്ന സകല നാനാത്വത്തിലും ഏക ത്വം ദർശിക്കുന്നതുളാണു യോഗി. വേദാന്തയോഗികളും ഇക്കൂട്ടത്തിൽ ഉയപ്പെടുന്നുണ്ടും.

#### നാഭി

ഒൻപതുധ്യാനസ്ഥാനങ്ങളിലൊ ന്നു്. നാഭീദേശത്തെ, നിശ്ചാസാന ന്തരം 10 തവണ മുന്നോട്ടുംപിന്നോ ട്ടും തള്ളുക. ഇങ്ങനെ 100 എണ്ണം തികയ്ക്കുന്ന അഗ്നിസാര്യകിയ വെറും വയററിൽ രാവിലെ അഭ്യ സിച്ചാൽ ആയുരാരോഗ്യസൗഖ്യം ലഭിക്കും. നാഭീകന്ദംഎന്നും നാഭീ ദേശത്തെ പറയാറുണ്ടു്.

## നാഭിരൂർദ<sup>ം</sup>ധോപക്രമം

നാഭീദേശത്തുനിന്നു അഗ്നിയെ ഊർദ്ധ്പഭാഗത്തേക്കുന യി ക ൽ. കേവലകുംഭകത്തിലെ അക്ഷരബ്ര ഹ്മദ്ധ്യാനം ഉറയ്ക്കാൻ ഈ ന യിക്കൽ ആവശ്യമാകുന്നു.

#### നാഭീചക്രസംയമം

നാഭീചക്രത്തിനെ (മണിപൂരം) ധ്യാനിച്ചു സംയമംചെയ്താൽ ത്രിദോഷഗതികളേയും ശരീരഘട നയേയും അറിയാറാകും.

#### നാമധേയം

ഓംകാരോച്ചാരണത്തിലെ 12 മാ ത്രകളിൽ 5-ാമത്തേതും. ഈ മാത്ര യിൽ മരിക്കുന്ന യോഗി ചന്ദ്രലോ കത്തെ പ്രാപിക്കും. ദേവൻമാർ ആ രാധിക്കും.

#### നാരകൻ

നരകങ്ങളിൽ ജീവിക്കുന്നവൻ.

#### നാരദൻ

നാരത്തെ (ധർമ്മശാസ്ത്രം) ദാനം ചെയ്യുന്നവൻ. നാരദമഹർഷി.

#### നാരി

ദ്വാദശമാത്രാപ്രണവത്തിലെ 11.0 മത്തെമാത്ര. ഈ മാത്രയിൽ മരിക്കു ന്ന മന്ത്രയോഗി തപോലോകത്തിൽ ജാതനാകും.

#### നാവാസനം

കാലുകരം നീട്ടി തറയിൽ ഇരു ന്നതിനുശേഷം, ഉടൽ അൽപം പി ന്നോട്ടു് ചായ്ക്കണം. കാലുകരം ചേർത്തുനീട്ടി ഉയർത്തണം അതു തലയ്ക്കു അൽപം മുകളിലായി നീണ്ടിരിക്കും. പൃഷ്ഠഭാഗം മാത്ര മാണു് തറയിൽ ഉറച്ചിരിക്കുക. കൈകരം തലയിൽ ഇരുവശത്തായി പിടിച്ചു അമർത്തിയിരിക്കണം. പ്രയോജനങ്ങരം

പ്രയോജനങ്ങൾ വയറിനു ലാഘവംസിദ്ധിച്ചു് മ ലശോധന സുഗമമാക്കും.നടുവേദ നഉണ്ടാകില്ല.

### നാസാഗ്രദത്തേക്ഷണൻ

മൂക്കിൻെ അററത്തു ദൃഷ്ടിപ തിപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന യോഗി.ബാഹ്യ ദർശനമില്ലാത്ത ആ യോഗി ആത്മാ നന്ദനായി വർത്തിക്കും. (ഭൂമദ്ധ്യം നാസികയുടെ മേലേഅററമാകു ന്നുണ്ടു്. അവിടെ ദൃഷ്ടിഉറപ്പി ചും യോഗികരം ധ്യാനിക്കാറു

# നാസാഗ്രദൃഷ്ടി

മൂക്കിൻെറതാഴെഅററത്തുനോക്കി കൊണ്ടിരിക്കൽ. അപ്പോയ മറെറാ നും കാണരുതു് എന്നുമുണ്ടു്. ഈ ധ്യാനം പ്രാണായാമത്തിൽ സ മുന്നതാവസ്ഥയെ പ്രോപിക്കാൻ സഹായിക്കുന്നതാണു്. സ്വാമി വിവേകാനന്ദർ പത്മാസനസ്ഥ നായി നാസാഗ്രദ്യഷ്ടിയായി ധ്യാനിക്കുകയാണുപതിവു്.

## നാസാഗ്രാവലോകിനി

ഈ ജ്ഞാനമയീദ്യേഷ്ടിയിൽ ദൃശ്യാവസ്ഥ ഉണ്ടായിരിക്കുന്നത ല്ല. ഉഠംകുണ്ണുകൊണ്ടുള്ള കാണലാ ണു° ഇവിടെ ഉദ്ദിഷ്ടം. ഇതാ ണു° സമാപത്തി.

### നികടതമസമാധി

ഈശ്വരപ്രണിധാനംകൊണ്ടു സി ദ°ധിക്കുന്ന സമാധി. സർവേശ്വരൻ സർവദാ സമീപസ്ഥനാണെന്നു ള്ള സന്തതഭാവനയാണിതു°.

## നിഷ്കളൻ

അവിഭാജ്യനും നിർവികാരിയും ആയുള്ളവൻ. അപ്രമേയൻ ആയ ബ്രഹ<sup>°</sup>മം.

### നിഷ<sup>ം</sup>കാമകർമ്മം

ഫലേച°ഛകൂടാതെയുള്ള കർ മാം.

> പ്രയോജനമനുദ്ദിശ്യാ നമങോപി പ്രവർത്തതേ:

പ്രയോജനം കൂടാതെ ഒരു മടയനും ഒന്നു ചെയ്യുന്നതല്ല. അപ്പോരം നി ഷ്കാമകർമ്മത്തിൻെ അർത്ഥം വേദെയാണെന്നുവരുന്നു. ഫലം അനുകൂലമായിവന്നാൽ സന്തോ ഷിച്ചു മത്തപ്രമത്തനാകയോ പ്ര തികൂലമായി വന്നാൽ ദുഃഖിക്ക യോ ചെയ്യാതെ മനസ്സിനെ സ മനിലയിൽ നിറുത്തണം. ആ യോ ഗമന:സ്ഥിതിയാണു് ഇവിടെ ഉ

#### നിഗർഭം

മാനസികമന്ത്രജപം കൂടാതുള്ള പോണായാമം. ഇതിൽ 16:64:32 മാ തോക്രമത്തിൽ ഒരു ആറു പോണാ യിമം അടങ്ങിയിരിക്കും. ഇതു് ഏ മാവും കുറവായസംഖ്യ ആകുന്നു. ചോ ഈിപ്പിൽ 80 വീതം ദിനംപ്ര മരി 4 തവണനടത്തി 320 തികയ് ച്ചാൽ കുണ്ഡലിനീശക്തി ഉണ രും.

## നിർഗുണധ്യാനം

സർവേശ്വരനെ ഗുണരഹിതനായി, അരൂപനായി ചിന്തിച്ചുനട തതുന്നധ്യാനം. ഇതു മഹായോഗി കഠക്കുമാത്രം സിദ്ധമാകുന്നതാ ണു്. സർവേശ്വരനു രൂപമില്ല എ ന്നു വിശ്വസിക്കുന്നവർപോലും ധ്യാനിക്കുമ്പോരം രൂപം തോന്നാതി രിക്കുന്നതല്ല. മിക്കവരുടേയും ധ്യാ നം ഇത്രത്തോളമേ എത്തുന്നുള്ളൂ.

## നിർഗുണോപാസന

നിർഗുണ ബ്രഹ്മധ്യാനം. ജ'ഞാനികഠംക്കുമാത്രമേ ഇതു സാ ദ'ധ്യമാകയുള്ളൂ. ഇവരാണു' ജന നമരണരഹീതമായ പരമപദം പ്രോ പിക്കുന്നതു'.

### നിശ°ചയം

അഞ്ചു° അന്ത:കരണവൃത്തികളി ലൊന്നു°. അവയവങ്ങളുടെ കണ്ടമാ നമുള്ള പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ നിന്നു° പ്രതിനിവർത്തിച്ചു° ബാഹ്യവൃ ത്തികളിൽ വ്യാപൃതനാകാതെ ബു ദ°ധിയുടെ ശാസനം അനുവർത്തി ക്കൽ. ഈ നിലയിൽ മനസ°സു എ ത്തിയാൽ മാത്രമേ മുമുക്ഷുവാക യുള്ളൂ.

## നിശ്ചയാത്മകൻ

യോഗത്തിൻെ ഉദ്ദേശ്യം ബ്രഹ്മാനുഭൂതിയാകുന്നു. അതിലേ കു ദൃഢബുദ്ധിയോടെ പ്രവർ ത്തിക്കാൻ സന്നദ്ധതയുള്ളവൻ.

### നിശ്ചലം

ബ്രഹ്മത്തിൻെറഭാവം. അചഞ്ച

ലത്വമാണു° സർവേശ്വരലക്ഷണങ്ങ ളിലൊന്നു° . ചഞ്ചലത്വം പ്രപഞ്ച ലക്ഷണമാകുന്നു .

### നിശ്ചിന്തകൻ

യാതൊരുചിന്തയുമിലാത്തആരം. സുഷുപ്തിയിൽ യാതൊരു വി കാരവും വിചാരവുമുണ്ടായിരി കുന്നതല്ല. എന്നാൽ അതിൽനിന്നു മോചിക്കുമ്പോരം വീണ്ടും മനസ് സിൻെ പ്രവർത്തനങ്ങളുണ്ടാകും നിശ്ചിന്തകനായ രാജയോഗി അ സംപ്രജ്ഞാത സമാധിയിലായി രിക്കും സ്ഥിചെയ്യുക.

# നിർണ്ണയം

ആത്മഭാവഭാവന. ഞാനാരു്? എവിടെനിന്നു്വന്നു? എന്തിനുവ ന്നു?എങ്ങോട്ടുപോകുന്നു ഇത്യാദി ചോദ്യങ്ങളൊന്നും ഇവരിൽ ഉദയം ചെയ്യുന്നില്ല. ഏതുതരം സംശയ ങ്ങരംക്കും നിവാരണം അവർതന്നെ കണ്ടുപിടിക്കും.

നിത്യതൃപ<sup>്</sup>തി ആനന്ദാനുഭൂതി.

നിതൃയുക<sup>്</sup>തൻ സദാസമഭാവമുറച്ചവൻ.

# നിതൃവിരക<sup>ം</sup>തൻ

സകലത്തിനോടും എന്നെന്നും വിരക്തമനോഭാവം പുലർത്തുന്ന വൻ.

നിസ് ത്രൈഗുണ്യൻ ത്രിഗുണങ്ങയ (സത്വം,രജസ്സ്, തമസ്സ്) ഇല്ലാത്ത യോഗിവരേ ണ്യൻ.

## നിത്യസത്വ**സ**്ഥൻ

സർവദാ നിത്യസത്യവസ്തു വിൽ ഉറച്ചുനിൽക്കുണവൻ.

## നിത്യസന്യാസി

ആശാദേഷങ്ങളെന്യേ മനസ്സി ൻെറ സമനില നിലനിറുത്തുന്ന വൻ.

#### നിദ്ര

ആരോഗ്യം വർദ്ധിക്കുന്തോറും നിഭ്രയുടെ സമയം കുറഞ്ഞുവരു ന്നതാണു്. ആറുമണിക്കൂർ ഉറക്കം ഒരു യുവാവിനും പ്രൌഢനും ആ വശ്യമാകുന്നുണ്ടു". ബ്രഹ്മ്ചര്യ ത്തിൽ നിഷ്ഠവർദ്ധിക്കുന്തോറും ഉറക്കത്തിനുള്ള സമയംകുറഞ്ഞുവ സാപ്നരഹിതമായ നിദ്ര യെ–സുഷുപ<sup>ം</sup>തി–സുഖനിദേ എ ന്നു പറഞ്ഞുപോരുന്നു. താപസൻ മാർക്കു് 2–3 മണിക്കൂർ നിദ്രമതി യാകും. ഇടതുവശം ചരിഞ്ഞുകിട ന്നു° ഉറങ്ങുന്നതു ഉത്തമം. കമിഴ° ന്നുകിടന്നുറങ്ങരുതു°. രാത്രി 4 മ ണിക്കുശേഷം ഉറങ്ങാതെ കുളിച്ചും ജപിച്ചും ധ്യാനിച്ചും അൽപം നട ന്നും ശീലിക്കുന്നതു ആയുരാരോ ഗൃവർദ്ധനയ്ക്കു നിദാനമാകും.

## നിദ്രാവൃ**ത്തി**

അഭാവപ്രതീതിയെ ആശ്രയിക്കു ന്നവൃത്തി; എന്നാൽ സാപ്നവൃ ത്തിയും ഇതിൽ ഉരംപ്പെടാതിരിക്കു ന്നില്ല.

### ധിർഭ്വന്ദ്വൻ

സുഖദുഃഖങ്ങ**ം പൈ**ദാഹങ്ങാം സന്തോഷാസന്തോഷങ്ങ**ം ഇത്യാദി** രണ്ടെന്ന ഭാവമില്ലാത്തവൻ. യോഗാ സനപ്രാണായാമങ്ങാംകൊണ്ടു<sup>ം</sup>ഇ ദ്വദ്ധഭാവത്തെ ജയിക്കാം ഏകാഗ്ര ചിതാനായിത്തീരും. ബ്രഹ്മാന ദാനുഭൂതിയ്ക്കു നിർദ്വദ്വത്വപ രിശീലനം ആവശ്യമാകുന്നു.

### നിഷ്പത്തി

രാജയോഗാനുഷ<sup>ം</sup>ഠാനങ്ങളിലെ ശ്രേഷ<sup>ം</sup>ഠത.

## നിഷ്പത്യവസ്ഥ

4—ാമത്തെ ഈ അവസ്ഥയിൽ വേണുനാദവും വീണാനാദവും കേഠംകും. രാജയോഗിആയിത്തീർ ന്നിരിക്കുന്ന ഈ ആഠം നിത്യാനന്ദ പദത്തിനെ അധിരോഹണം ചെ യ്തിരിക്കും.

### നിഷ്(പപഞ്ചൻ

(പപഞ്ചത്തെക്കുറിച്ചു ബോധമി ലാതെ ബോധാതീതനായി ജീവി തം നയിക്കുന്നആയ—രാജയോഗി.

### നിബന്ധനം

പ്രാണസംയമം. ഇതു് പ്രാണര യാമത്തിൻെ പരമോന്നതാവസ്ഥ യിലേക്കു് നയിക്കുന്നതായിരി കും.

#### നിർബീജസമാധി

സർവചിതാവിച്ശേദനാനതര മുള്ള സമാധി. ഭഗവാൻ ശ്രീരാമ കൃഷ്ണപരമഹംസർ നിർബീജസ മാധിസ്ഥനും ആകുമായിരുന്നു മികപ്പോഴും ഭദ്രകാളീചിന്തയിൽ ആയിരുന്നുഎങ്കിലും.

## തിര്മനു

താഡിഗുദ്ധികുള്ള ഒരു അനു

ഷ'ഠാനം. മററതു സമനുആകുന്നു. ധൗതിക്രിയകയകൊണ്ടു് നിർമനു നാഡിശുദ്ധി ലഭിക്കുന്നതാണു്.

# 'നിമിത്തനൈ**മിത്തിക**

#### പ്രസംഗം

കർമ്മങ്ങരംകൊണ്ടു ധർമ്മാധർമ്മ ങ്ങരം രൂപവൽകൃതമാകുന്നു. കർ മമാശയത്തിൻേറയും വിപാകത്തി ൻേറയും ബന്ധം ആണിതു°.

### നിമിത്തം

കാരണം. ഭാവിയിൽ കാര്യമുണ്ടാ കുന്നതു<sup>ം</sup>.

#### നിമിഷം

ഇമവെടുന്നതിനു-കണ്ണടച്ചുതുറ കുന്നതിനു-വേണ്ടുന്നസമയം. ഇ തു ഒരുസെക്കണ്ടു° സമയംപോലു മാകുന്നില്ല.

#### നിർമ്മലം

അവിദ്യാക്ലേശങ്ങളുടെ ബഹിഷ° കരണത്തോടെ സിദ°ധിക്കുന്ന മാന സികാവസ°ഥ.

#### നിർമ്മാനമോഹം

അഭിമാനത്തിലെ മോഹത്തെ കട ന്നുപോയ അവസ°ഥ.

#### നിമിത്തം

ചിത്തത്തിൽ രൂപീകൃതമാകുന്ന വാസനകയ മരണാനന്തരം ജനന ത്തോടൊത്തുള്ള തത്പരതയായി ഭവിക്കും. (2) കാരണം-ഫലംഉണ്ടാ കുന്നതു്.

#### നിയതം

സുസ്ഥിരം. സൂക്ഷ്മവിശേഷ മാണിതു്. ശരീരം അസ്ഥിരവും ആത്മാവു് സുസ്ഥിരവും ആ കുന്നു. ആത്മാവു വിലയംപോ പിക്കുന്നതുവരെ അതു് ശരീരം തോറും മാറിക്കൊണ്ടിരിക്കും. ഒടു വിൽ പരംപുരുഷനിൽ ലയിക്കു കയും ചെയ്യും. (2) വിധിക്കപ്പെട്ട

### നിയതമാനസൻ

മനസ°സിനെ അടക്കംചെയ°ത വൻ.

നിയതാത°മാവു° സംയമി; യോഗി

### നിയമങ്ങ≎ം

രാജയോഗിആയിത്തീരണമെന്നു ള്ള ആഠം യമനിയമങ്ങഠം പഞ്ഞണ്ണം അഭ്യസിച്ചിരിക്കണമെന്നുണ്ടു്. അ ഹിംസ, സത്യം, അസ്തേയം, ബ്ര ഹ്മചര്യം, അപരിഗ്രഹം എന്നിവ യാണു്യമം അഞ്ചെണ്ണം; തപസ് സു്, സന്തോഷം, ശൗചം, സ്വാദ് ധ്യായം, ഈശാര്യപണിധാനം എ ന്നീ അഞ്ചെണ്ണം നിയമങ്ങളും.

#### നിർയോഗക്ഷേമൻ

യോഗക്ഷേമമില്ലാത്തവൻ. യോഗത്തിൽ, കിട്ടാനുള്ള ആഗ്രഹം ഉണ്ടായിരിക്കും. ക്ഷേമത്തിൽ, കിട്ടിയ തിനെ സൂക്ഷിക്കാനുള്ള ആഗ്രഹം. ഈ രണ്ടുതരം ആഗ്രഹവുമില്ലാത്ത വനാണും നിർയോഗക്ഷേമവാൻ. സമാ ആനന്ദാനുഭവസംഥൻ.

### നിരഗ്നി

അഗ്നിയില്ലാത്തവൻ. ശ്രൗത വും സ്മാർത്തവുമായ സർവകർമ്മ ങ്ങളും ഉപേക്ഷിച്ച സന്യാസി.

### നിരഞ്ജനം

മായാബന്ധമോ ഒന്നിനോടും മമതാബന്ധമോ കൂടാതെ ജീവി തം നയിക്കുന്ന അവസ്ഥ. ഇതാ ണു് നിസ്പ്രൈഗുണ്യം— ബ്ര ഹ്മം.

# നിർവാണം

മോക്ഷം

### നിരഹംകാരം

ഞാൻ ബ്രഹ്മമല്ല എന്നുള്ളവി ശ്വാസം. ഈ വിശ്വാസികളായിരി ക്കും ബ്രഹ്മത്തെ (കമേണ പ്രോ പിക്കുന്നതും.

### നിരാകാരം

ആകൃതിയൊന്നുമില്ലാത്ത ബ്ര ഹ<sup>്</sup>മം.

### നിരാതംകൻ

ദുഃഖമില്ലാത്തവൻ. അയാരംക്കു സുഖവും ഉണ്ടായിരിക്കില്ല. സുഖ ദുഃഖങ്ങളെ ഒന്നുപോലെ പരിഗ ണിക്കുന്നവനായിരിക്കും നിരാതം കൻ.

### നിരാമയൻ

ദുഃഖമില്ലാത്തവൻ. രാജയോഗി യായിത്തീർന്ന ആളിനു ദുഃഖംഒട്ടും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല. ആത്മാവി നുദുഃഖമില്ല. മനസ്സിനാണു സുഖവും ദു:ഖവും ഉള്ളതും.

നിരാലംബസർവാംഗാസനം സർവാംഗാസന°സഥനായതിനു ഭശഷം കൈകയ തലയുടെ മുൻഭാ ഗത്തേക്കുമലർത്തി നീട്ടുക. കൈ കയ ഉയർന്നിരിക്കുന്ന കാലുകളി ലേക്കു്നീട്ടി തുടകളിൻമേൽവയ് ക്കുകയുമാകാം.

### ്രനതോജധയ്ദ⊘ം

-ശരീരശക്തി വർദ്ധിപ്പിക്കും. പ ല രോഗങ്ങളേയും മന്ദംമന്ദം ഉച്ചാട നംചെയ്യും.

### നിരാശ്രയൻ

യാതൊന്നിനേയും ആശ്രയിക്കാ തെയുള്ള മുമുക്ഷു.

### നിരീശ്വരവാദം

ഈശാരൻ ഇല്ല എന്നവാദം. നിരീ ശാരവാദികയ പ്രകൃതിയെ വിശാ സിക്കുന്നവരാകുന്നു. ചാർവാകൻ എന്നൊരു നിരീശാരവാദി പണ്ടു ഭാരതത്തിൽഉണ്ടായിരുന്നു. അ യായ സ്ഥാപിച്ചതാണു് ഈ ചാർ വാകമതം.

# നിരുദ'ധാവസ<sup>ം</sup>ഥ

സകലചിത്തവൃത്തികളേയും നി രോധിക്കുന്ന അവസ്ഥ. ഇതു° അ സംപ്രജ°ഞാതയോഗത്തിലേക്കു ന യിക്കുന്നതായിരിക്കും.

#### നിരോധസംസ്കാരം

വികാരവിചാരങ്ങളെ നിരോധി ച്ചതിൻമേൽ ഉണ്ടാകുന്ന സംസ്കാ രം. വ്യുത്ഥാനസംസ്കാരരാഹി ത്യം.

#### നിർലിപ്തം

ബന്ധമില്ലായ്മ. ഘടസ്ഥയോ ഗത്തിലെ ഏഴു സിദ്ധികളിലൊ ന്നു്. വികാരബഹിഷ്കരണം സാ ധിച്ചാൽ നിർലേപനായിത്തീരും.

### നിർവാണം

മഹാകവി വള്ളത്തോ⊙ം, ജവഹർ ലാൽനെഹ്റു, ശ്രീ. നാരായണ ഗുരുദേവൻ എന്നിവർ മരിച്ചുപോ കയാണുണ്ടായതു"; എന്നാൽ ചി ലർ ആ മരണത്തെ നിർവാണമായി എഴുതിക്കിണ്ടിട്ടുണ്ടു". അതു അ ബദ്ധമാകുന്നു. ജീവൻ അനായാ സമായി ശിരസ്സുവഴി നിർഗമി ക്കുന്നതാണു" നിർവാണം. പുനർ ജൻമരഹിതമായ ഈ അനുഭവം രാ ജയോഗികഠംക്കാണുണ്ടാവുക. ഭക°തിയുടെ പാരമ്യത്തി ലുംഈയനുഭവംവരാം.സദാരാമനാ മം ജപിക്കാറുണ്ടായിരുന്ന മഹാത<sup>ം</sup> മാഗാന്ധി വെടികളേററു് മരിക്കു മ്പോഴും''ഹരേറാം''എന്നു ശബ<sup>്</sup>ദി ച്ചിരുന്നുവത്രെ! പുനർജൻമരഹി തമായ ഒരു അവസ്ഥയുടെ സൂച നയാണതു<sup>ം</sup>. ജീവിതാന്ത്യഘട്ടത്തി ലെ രാമനാമോച്ചാരണം രാമനിൽ ആത്മാവിനെ ലയിപ്പിക്കും.

#### നിവാതസ്ഥദീപം

കാററു°ഇല്ലാത്തെടത്തെദീപം. ഇ തു ചലിക്കാതിരിക്കും. ഇതുപോ ലെയാണു° യോഗിമാനസം.

#### നിർവികാരം

രൂപഭേദമില്ലായ്മ ബ്രഹ്മംമാ ത്രമേ നിർവികാരമായി അറിയപ്പെ ടുന്നുള്ളൂ.

### നിർ**വി**കാരസമാപത്തീ

നാലുതരം സബീജസമാധിക ളിൽ ഒന്നു°. സൂക്ഷ°മവിഷയത്തി ലെ സമാപത്തി.

### നിർവിചാരസമാധി

പ്രകൃതിപുരുഷൻമാരെ പ്രത്യേ

. കം ദർശിച്ചാൽ താൻ അവയിൽനി ന്നെല്ലാം ഭിന്നനാണെന്നുള്ള ഭാവന യുണ്ടാകും. മററു വ്യുത്ഥാനസം സ്കാരങ്ങളെ ഇതും തടയുന്നു.

### നിർവിതർക്കസമാധ<mark>ി</mark>

കാലത്രയത്തെ അതിക്രമിച്ചു സ്വരൂപബോധാതീതനായി ജ്ഞാ നമാത്രനിർഭാസനായിരിക്കുന്ന സ മാധി.

## നിർവിതർക്കസമാപത്തി

ഒരു വസ°തുവിനോടു ഭാവഭേദ മൊന്നും കൂടാതെ പെരുമാറുന്ന സ°ഥിതിവിശേഷം.

### നിർവിഷയം

സകലതരം ആശകളിൽനിന്നുമു ള്ളമുക്തി.

## നിർവൃത്ത പ്രസവം

ജനിപ്പിക്കലിൻെ അവസാനം.

### നിഷ<sup>്</sup>പത്തി

അവസ്ഥാചതുഷ്ടയത്തിൽ നാ ലാമത്തേതും. വേണുവീണാനാദല യങ്ങളിൽകൂടി യോഗി നാദാനുസ ന്ധേയനായി രാജയോഗാനന്ദനാ യിഭവിക്കുന്നു.

### നിഷ്പന്ദാ**വസ്**ഥ

യാതൊരു നാഡീ ചലനവും പ്രാ ണചലനവും കൂടാതുള്ള അവ സ°ഥ. പ്രാണായാമത്തിൽ പരമോ ന്നതാവസ°ഥ സിദ°ധിച്ചിട്ടുള്ളവർ ക്കു ഇതു° സിദ°ധമായിത്തീരും.

# നിശ്ശേഷാശേഷ ചേഷ്ടി തൻ

സർവവൃത്തികളും നശിച്ചവൻ.

### നി: ശ്രാവണം

യാതൊരു ശബ്ദവും കേരംക്കാ തിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ. സമാധി സ്ഥനായ രാജയോഗിയുടെ ഒരു ലക്ഷണമാണിതും.

### നിശ്രേയസം

നിതരാം ശ്രേയസ°കരമായതു°. മോക്ഷം നൽകുന്നത°ു.

#### ംഗവാസം

ഒരുവൻ 24 മണിക്കൂറിൽ 21600 നിശ്ചസിക്കുന്നുണ്ടും. തവണ അതായതും ഒരു മിനിട്ടിൽ 15 തവണ. നാം ഒന്നര സെക്ക ണഭിൽ വലിക്കുകയും ംഗാലം സെക്കണ്ടിൽ ശ്വാസംവിടു രണ്ടര കയും ചെയ്യുന്നു. ഇതിനെ കുറ ച്ചു് ഒരുമിനിട്ടിൽ 4 എണ്ണം മാ ത്രമാക്കുന്നപക്ഷം ആയുസ് വർ ദ്ധിക്കും. അങ്ങനെ കുറച്ചു് കുറ ശ്വാസോച്യംവാസംതന്നെ ഇല്ലാത്ത കേവല കുംഭകത്തിൽ സ് രാജയോഗികളു ഥിതിചെയ്യുന്ന ണ്ടും.

# നിസ്ംത്രെഗുണ്യൻ

സത്വരജസ്തമോഗുണങ്ങയക്കു അതീതൻ.

### നിസ്സംഗൻ

ലോകത്തു യാതൊന്നിനോടും ബ ന<sup>ം</sup>ധമില്ലാത്തവൻ. ധാരണാഭ്യാസം കഴിഞ്ഞയോഗി.

## നീലജ്യോതി

ധാരണാഭ്യാസത്താൽ യോഗിഭൂ മദ്ധ്യേ കാണുന്നതാണ് നീല ജ്യോതി. ഇതാണു ദിവ്യരൂപദർശ നം.

#### നേതി

ഷട് (കിയകളിലൊന്നു". മൂ ക്കിൽക്കൂടിയും വായിൽക്കൂടിയും കഫത്തെ ബഹിഷ് കരിക്കുന്ന ഈ ക്രിയരണ്ടുതരത്തിലുണ്ടു". ജലനേ ത്രി സൂത്രനേതി എന്നിവയാണു" അവ. അതതിൻെറ വിവരണത്തിൽ ഇവ കറണാം.

# നൈകൃതികൻ

പരനിന്ദാതത്പരൻ

#### നൗകാസനം

കമിഴ്ന്നു കിടന്നിട്ടു് നീട്ടിയ കാലുകളും തലയും പൊക്കുക. കൈകഠം മുതുകിൽ കോർത്തുപി ടിച്ചിരിക്കും.

## നൗളിക്രിയ

നൗളിക്കായിനിന്നിട്ടു വയറിനെ ഇടത്തോട്ടും വലത്തോട്ടും പുഴററു ക മേൽപോട്ടും താഴോട്ടും വയറി നെതള്ളുക. പത്മാസനസ്ഥനാ യിട്ടും ഇതു അനുഷ്ഠിക്കാം. നൗ ളിക്രിയകളെല്ലാം ഒഴിഞ്ഞവയറിൽ നടത്തേണ്ടതാണു്. എല്ലാത്തിനും കൂടി ഒരു മനിട്ടേവേണ്ടിവരുന്നു ഉളു. വയററുവേദന മലബന്ധം എന്നിവ ശമിക്കും.

#### പ

### പങ്കജം

ഹൃത്പത്മം ഒരു ചക്രോകു ന്നു. അവിടം പ്രാണൻെറ ഒരു പ്ര ധാന കേന്ദ്രമാണു്. ഈ അനാഹ ത ചക്രത്തിൽ പ്രോണനെ രണ്ടുമ ണിക്കൂർ നിലനിറുത്തിയിട്ടായി രിക്കും യോഗാഭ്യാസിക**ം** പ്രാണ നെ ഉപരിതലങ്ങളിലേക്കു നയി കുക.

#### പഞ്ചകോശങ്ങ≎ം

അന്നമയകോശം, പ്രാണമയകോ ശം, മനോമയകോശം, വിജ്ഞാന മയകോശം, ആനന്ദമയകോശം എ ന്നിങ്ങനെ മനുഷ്യശരീരത്തിൽ അ ഞ്ചുകോശം ഉണ്ടെന്നു യോഗികരം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു.

### പഞ്ചക<sup>്</sup>ളേശങ്ങ**ം**

അവിദ്യ, അസ്മിതം, രാഗം; ദേചഷം, അഭിനിവേശം.

#### പഞ്ചദശാംഗയോഗം

യമം, നിയമം, ത്യാഗം, മൗനം, ദേശം, കാലം, ആസനം, മൂലബ ന°ധം, ദേഹസാമ്യം, ദൃക°സ്ഥി തി, പ്രാണായാമം, പ്രത്യാഹാരം, ധാരണ,ധ്യാനം, സമാധി എന്നീ 15 എണ്ണം. അഷ്ടാംഗയോഗത്തെ ഇ ങ്ങനെ വിഭജിച്ചു 15 അംഗങ്ങളോ ടുകൂടിയും യോഗികരം യോഗാഭ്യാസം നടത്താറുണ്ടു്.

#### പഞ്ചദോഷങ്ങ≎

കാമം, ക്രോധം, നിശ്വാസം, ഭ യം, നിദ്ര. ഇവയെല്ലാം ശാരീരിക ദൗർബല്യങ്ങളാകുന്നു. അതിനാൽ യോഗാഭ്യാസികഠംക്കു ഇവ ദോഷ കരമാകുന്നു. നിശ്ചാസം കൂടാതെ യാള്ള സംപ്രജ്ഞാത സമാധിവരെ എത്തിയവർക്കാണ് ഇവ ആവശ്യ മില്ലാതെവരുന്നതു്.

#### പഞ്ചധാ**രണ**

പഞ്ചഭൂതങ്ങളി**ൽ ഓ**രോന്നിലു

മനസ്സിനെ 2 നാഴികനേരം നിറു ത്തി ശീലിക്കുക. അതിൽ സിദ്ധി വന്നാൽ പഞ്ചഭൂതബാധയുണ്ടാകു ന്നതല്ല. പഞ്ചധാരണാസിദ്ധിവ നാൽ ഖേചരീമുദ്ര സ്വാധീനമാ കും. ആകാശഗമനംവരെയുള്ള സി ഭ്ധി വരാനുള്ള മാർഗ്ഗം സുഗമ മാകും.

## പഞ്ചപ്രാണൻ

പ്രോണൻ, അപാനൻ, സമാനൻ, ഉദാനൻം വ്യാനൻ. ശാൂീരഭാഗങ്ങ ളിൽ സഞ്ചരിക്കുന്ന ഒരേപ്രോണൻ തന്നെയാണു" പഞ്ചപ്രോണൻമാർ.

### പഞ്ചവിംശതിതതചങ്ങാം

| പുരുഷൻ         | 1  |
|----------------|----|
| (പകൃതി         | 1  |
| അഹംകാരം        | 1  |
| തൻമാ(തകയ       | 5  |
| മനസ°സു°        | 1  |
| ബുദ്ധീ(്ദിയം   | 5  |
| കർമ്മേന്ദ്രിയം | 5  |
| പഞ്ചഭൂതങ്ങ⊙ം   | 5  |
| മഹാൻ           | 1  |
|                | 25 |

ഈ ദൃശ്യാദൃശ്യ വസ്തുക്കളിൽ യോഗിധ്യാനിച്ചിരിക്കേണ്ടതുണ്ടു<sup>ം</sup>. ഇവ സാംഖ്യൻമാർ അംഗീകരിച്ചി ട്ടുള്ളവയാകുന്നു.

#### പഞ്ചവിഷയങ്ങ⊙

കാണുക, കോക്കുക, സ് പർശി ക്കുക, രുചിക്കുക, മണമേൽക്കുക ഇവ.

#### പഞ്ചശാകം

ജീവന്തി, വാസ്തു, മത്സ്യ<sup>0</sup> ക്ഷി, മേഘനാദം, പുനർനവം എ ന്നീ അഞ്ചുസസ്യങ്ങ**ം** യോഗികളു ടെ പ്രിയംകരമായ ഭക്ഷ്യമായിരു ന്നു. ഇക്കാലത്തു ഇവ ഔഷധമായി ട്ടാണും ഉപയോഗിക്കാറുള്ളതും.

#### പഞ്ചശിഖൻ

കപിലസിദ്ധാന്തമായ സാംഖ്യം പ്രചരിപ്പിച്ച ആചാര്യൻ.

### പഞ്ചഗ്രേതസ്സ്

കണ്ണുരണ്ടു്, മൂക്കിൻ ദ്വാരംര ണ്ടു്, വായ് ഇങ്ങനെയുള്ള അഞ്ചു സ്രോതസ്സുകഠം. ഇവയുടെ പ്ര ഭവസ്ഥാനമാണു് സുഷുമ്നാ മുഖം. അന്ത:കരണത്തിന്റെ വാസ സ്ഥാനമായ സുഷുമ്നയുടെ ക വാടം ഭേദിച്ചാൽ ഖേചരിസിദ്ധി യുണ്ടാകും.

### പഞ്ചാഗ്നി

കാലാഗ്നി, ബഡവാഗ്നി, പാർത്ഥിവാഗ്നി, വൈദ്യുതാ ഗ്നി, സൂര്യരൂപാഗ്നി എന്നിങ്ങ നെ സൂക്ഷ്മശരീരത്തിൽ അഞ്ചു അഗ്നികളുണ്ടു്. ഈ അഞ്ചു് അ ഗ്നികളേയും സമനിലയിൽ സർ വദാ സൂക്ഷിക്കാൻ രാജയോഗിയ് കുമാത്രമേ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

# പഞ്ചാഗ്നിവിദ്യ

വിദ്യാസന്തതികളിൽ 4-ാമത്തേ തു°. ആകാശം, മേഘം, ഭൂമി, പു രുഷൻ, സ്ത്രീ എന്നീ 5 അഗ് നികളേയും ക്രമമായിധ്യാനിച്ചു° കേമേണ ബ്രഹ്മത്തെധ്യാനിക്കൽ.

# പഞ്ചാത<sup>്</sup>മകം

≝ശബ്ദ,സ°പർശ, രൂപ, രസ ഗന°ധങ്ങളോടുകൂടിയതു°. (2) പ ഞ്ചപ്രാണൻമാരോടുകൂടിയതു°.

#### പഞ്ചാവസ°ഥ

ജാഗ്രത്, സാപ്നം, സുഷു പ്തി, തുര്യം, തുര്യാതീതം എ ന്നിവ മനുഷ്യശരീരത്തിലെ അഞ്ചു അവസ്ഥകളാകുന്നു. ഈ പഞ്ചാ വസ്ഥകളേയും ജയിച്ചവനാണു രാജയോഗി.

#### പഞ്ചീകരണം

അഞ്ചാക്കിച്ചെയ്യൽ. പഞ്ചഭൂതങ്ങ ളിൽ ഓരോന്നിലും മററുനാലി ൻേറയും അംശം കലർന്നിരിക്കും. പഞ്ചഭൂതങ്ങളെക്കൊണ്ടാണു (പപ ഞ്ചം സൃഷ്ടമായിരിക്കുന്നതു്, പഞ്ചീകരണം നടന്നാൽ മനുഷ്യജീ വിതം നശിച്ചിരിക്കും.

### പഞ്ചോപപ്രോണൻമാർ

 $oldsymbol{1}$  നാഗൻ,  $oldsymbol{2}$  കൂർമ്മൻ.  $oldsymbol{3}$  കൃകരം,

4 ദേവേദത്തൻ, 5 ധനഞ്ജയൻ. .

#### പശ്ചിമതാനാസനം

പശ്ചിമോത്താനാസനം എന്നും ഇതിനെപറയാറുണ്ടു°. പിൻഭാഗ ത്തിനെ നല്ലവണ്ണം നീട്ടൽ എന്നാണു വാഗർത്ഥം. നല്ലവണ്ണം എന്നുവ ച്ചാൽ എന്താണു"? നമ്മളുടെ നട്ടെ ല്ലൂ° താഴെ അവസാനിക്കുന്നതു° മലദ്വാരത്തിൽ പിൻവശത്തു അനു (തികാസ°ഥിയിലാകുന്നു. അവി ടെ എപ്പോളെങ്കിലും ഒരു വെട്ടലോ വിറയലോ ചുളിച്ചിലോ ഉണ്ടാ യാൽ **പത്താം വർഷത്തി**ൽ ക്ഷയരോ ഗം ബാധിക്കും എന്നത്രേ ഹായോ ഗികളുടെ അഭിപോയം. ഇങ്ങനെ യൊരു വെട്ടൽ ഉണ്ടാകാതിരിക്കാ നും ഉണ്ടായതുആവർത്തിക്കാതിരി പശ<sup>്</sup>ചിമതാനാഭ്യസനം മതിയാകും. കാലുക⇔നീട്ടി ചേർ ത്തു തറയിൽഇരിക്കുക. ശ്വാസം

വിട്ടുകൊണ്ടു് കൈകഠംനീട്ടി കാൽ പ്പെരുവിരലുകളിൽ പിടിക്കുക. കൈമുട്ടുകഠ തറയിൽ പതി ച്ചും നെററി കാൽമുട്ടുകളിൽ ചേർത്തും സ്ഥിതിചെയ്യുക. ഇങ്ങ നെ പത്തുതവണ ചെയ്താൽ 6 മാ സംകൊണ്ടു് ക്ഷയരോഗംശമിക്കും.

# പശ<sup>്</sup>ചിമാഭിമുഖപ്രകാശം

ശാംഭവീമുദ്രയ്ക്കുമുമ്പു് യോഗി കാണുന്ന പ്രകാശം. യോഗി ക ണ്ണടച്ചതിനുശേഷം കാണുന്ന പ്ര കാശം. ഇതു ആനന്ദദായകമായിരി ക്കും. സ്വാമി വിവേകാനന്ദൻ ഉറ ഞ്ചുമ്പോരം ഇപ്രകാരം ഒരു പ്രകാ ശം ദർശിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നു. സാധാ രണർ ഉറഞ്ചുമ്പോരം ഇരുട്ടു്ആയി രിക്കുമല്ലോ കാണുക-തോന്നുക.

### പടിയാറു്

മൂലാധാരം, സ്വാധിഷ്ഠാനം, മണിപൂരകം, അനാഹതം, വിശു ദ്ധി, ആജ്ഞ എന്നിങ്ങനെ നട്ടെ ല്ലിനുള്ളിലെ സുഷുമ്നാനാഡി യിൽ ആറു പടികളുണ്ടു്. ഈ ഓ രോ പടിയിലും പ്രാണനെ രണ്ടുമ ണിക്കൂർവീതം നിറുത്തി ശീലിച്ച തിനുശേഷം മാത്രമേ പ്രാണൻ സു ഗമമായി സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ പ്രവേശിക്കുകയുള്ളു. ആ ആനന്ദാ വസ്ഥയാണു് രാജയോഗികളുടെ ലക്ഷ്യം. ഒരു പഴയ കീർത്തനത്തിൽ ഇപ്രകാരം കാണുന്നു:—

എളുപ്പമായുള്ള വഴിയെക്കാണു മ്പോ**ം** 

ഇടയ<sup>ം</sup>ക്കിടെയാറു പടിയുണ്ടാം പടിയാറും കടന്നവിടെച്ചെല്ലു മ്പോ**ം** 

ശിവനെക്കാണാമേ ശിവശംഭോ സുഷുമ<sup>ം</sup>നാനാഡിയിലെ ഈ ആ റുപടികളിലും പ്രാണനെ നിറു ത്തി ശ്വാസോച്ശ്വാസമെന്യേ 2–3 നാഴിക സ്ഥിതിചെയ്തു ശീലിച്ചിട്ടാണു് പടിയാറുകടക്കേ ണ്ടതു്. തുടർന്നു സഹസോരപ ത്മത്തിൽ പ്രോണനെ നിവേശി പ്രിച്ചു ആനന്ദിക്കുകയത്രേരാജ യോഗികളുടെ പ്രവർത്തനം.

### പഠനവീര്യം

പഠിക്കുന്നതിനുള്ള വീര്യം. 22 വയസ്സുകഴിയുന്നതോടെ പല രിലും അസ്തമിക്കുന്നതായിട്ടാ ണുകാണുന്നതു്. ബ്രഹ്മചര്യം ഒട്ടേറെ അനുഷ്ഠിക്കുന്നവരിൽമാ ത്രമേ ഈ വീര്യം വാർദ്ധകൃത്തി ലുംനിലനിൽക്കുന്നതായി കാണു

### പതിതബിന്ദു

ദേഹത്തുനിന്നു പുറത്തുപോകു ന്ന ശുക്ളം. ജനേനന്ദ്രിയത്തിൽ നിന്നു ശുക്ളത്തെ മേൽപ്പെട്ടേക്കു നയിക്കാൻരാജയോഗിക്കുകഴിയും. സാധാരണക്കാരുടെ ശുക്ളംതാ ഴോട്ടു ജനനേന്ദ്രിയത്തിൽ എത്തി പതിച്ചുപോവുകയാണു ചെയ്യു ന്നതും. യോഗികയാതുമേ വർ. അവർ മരണത്തെ ജയിക്കുന്നു. സാ ധാരണർ മരണത്തെ വരിക്കുകയല്ല; മരിച്ചുപോകുകയാണു ചെയ്യുന്ന

### പതംഗിനി

പന്ത്രണ്ടുമാത്രയോടുകൂടിയ പ്ര ണവോച്ചാരണത്തിലെ 3--ാമത്തേ തു<sup>3</sup>. യോഗി ഈ മാത്രയിൽ മരി കുന്നതായാൽ അദ്ദേഹം ഒരു വി ദ്യാധരനായി ജനിക്കും.

### പതഞ്ജലി

2000 വർഷങ്ങഠംകുമുമ്പു ജീവി ച്ചിരുന്ന ഈ മർഷി എഴുതിയ യോ ഗദർശനഗ്രന്ഥം രാജയോഗികളാ യവരെല്ലാം പഠിച്ചിരിക്കും. ഇതി നു തുല്യമായ ഒരു രാജയോഗശാ സ്ത്രഗ്രസ്ഥം ഭൂലോകത്തില്ല.

#### പത്മാസനം

ഇതു ഒരു ധ്യാനാസനം ആകുന്നു. ഇരുന്നിട്ടു" വലതുപാദം ഇടതുതു ടമേലും ഇടതുപാദം വലതുതുടമേ ലും കൈകളുടെ മണിക്കെട്ടുക**ം** അതതുവശത്ത കാൽമുട്ടുകളിൻ മേലും വച്ചു മുന്നോട്ടുനോക്കി ഇ രിക്കുക. ശാസന(കിയക∞, പ്രാ ണായാമം, ധ്യാനം എണിവയ്ക്കെ ലാം ഈ യോഗാസനം ഉത്തമമായു ള്ളതാകുന്നു. മോഹൻ ജോദാരോ ഹാരപ്പാനാഗരികതയ'ക്കു യിരം വർഷത്തെപഴക്കമുണ്ടു്. അ വിടങ്ങളിൽ നടത്തിയ ഭൂഖനന ത്തിൽനിന്നു കണ്ടെുത്തിട്ടുള്ള ഒ ന്നു പത്മാസനസ്ഥനായ ഒരു യോഗിയുടേതാകുന്നു. സചാമിവി വേകാനന്ദൻ പത്മാസനസ്ഥനാ യിട്ടു് ഉള്ളം കൈകഠം മടിയിൽവ ച്ചിട്ടാണു° ധ്യാനസമാധികളിൽ പ്ര വേശിക്കാറുണ്ടായിരുന്നതു്. മൂന്ന രവയസ്സുള്ളപ്പോഠം ആ മഹാൻ ധ്യാനിച്ചു. ഇപ്രകാരം ധാരാളം കടിച്ചിട്ടും അതു അറി ഞ്ഞില്ലത്രേ! കന്യാകുമാരിയിലെ വിവേകാനന്ദർ പാറയിൽ ഇപ്രകാ രം ധ്യാനിച്ചിരുന്നപ്പോഴാണു°ഗു രുനാഥൻ മനസാ പ്രത്യക്ഷപ്പെട്ടു അമേരിക്കയിൽപോയി ഹിന്ദുമത പ്രചരണം നടത്താൻ നിർദ<sup>ം</sup>ദേശി ച്ചതു°. അനവധിലക്ഷം ക്ക∞ക്കു പിയപ്പെട്ടഒരു യോഗാസ നമാണിതും.

### പഥ്യം

മഹാമുദ്ര സ്വാധീനമാക്കിയിട്ടു ള്ളവർക്കും പഥ്യാഹാരമൊന്നും നോക്കേണ്ടതില്ല. എന്നാൽ സാധാര ണനായ ഒരു യോഗാഭ്യാസി താഴെ പറയുന്ന സാധനങ്ങഠം ഭക്ഷിക്കാമെ ന്നുണ്ടും. അവ:—ഗോതമ്പും, നെ ല്യും, ബാർളി, പാൽ, വെണ്ണ, നെ യും, പഞ്ചസാര, തേൻ, ചുക്കും, പടോലം, സസ്യങ്ങഠം.

# പത°മമയൂരം

മയൂരാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം പത്മാസനം ബന്ധിക്കുക. ഉള്ളംകൈകളിൽ ഉറപ്പിച്ചിരിക്കുന്ന ശരീരം മിക്കവാറും ഒരേലവലിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതായിരിക്കും. പ്രയോജനം

മലബന°ധ ദൂരീകരണം, വിഷബാ ധാബഹിഷ്കരണം, ജാരാഗ്നി വർദ്ധനം എന്നിവ സാധിക്കുന്നു.

### പത്മശീർഷാസനം

ശീർഷാസനത്തിൽ പത്മാസനം ബന°ധിക്കുക. കാൽമുട്ടുക⇔ ക ക്ഷങ്ങളിൽ ചേർത്തുംനിൽക്കാം.

#### പയസ്വിനി

72 പ്രധാന നാഡികളിൽ ഒന്നു്.

#### പരകായ പ്രവേശം

അനൃശരിരത്തിലേക്കുള്ള (പവേ ശനം, അനൃശരീരം (പാപിച്ചു ജീ വിതം നയിക്കൽ. ചിലപിശാചു ക്കാ മനുഷൃദേഹങ്ങളിൽ (പവേ ശികുന്നതായി കേട്ടിട്ടുണ്ട്.

#### പരമർഷി

സാംഖ്യ തത്വജ്ഞാന പ്രചാരക

നും ആദ്യ (പവാചകനുമായകപില മഹർഷി. സാംഖ്യം തന്നെയോഗം.

#### പരമഹംസൻ

ഞാൻ തന്നെ ദൈ**വം** എന്നു<sup>ം</sup> വി ശ്ചസിക്കുന്നവരിൽ അഗ്രേസരൻ. ശ്രീരാമകൃഷ<sup>്</sup>ണപരമഹംസൻ ആ ണു ആധുനികകാലത്തെ പരമഹം സൻമാരിൽ അഗ്രേസരൻ. ചെവി കയക്കുമുകളിലാണു° ത്തിൻെറ നയനങ്ങയം. ഉയക്കണ്ണുതുറ ന്നു ദൈവദർശനം നടത്തിയിട്ടുള്ള വരുടെ കണ്ണുകയമാത്രമേഈ വി ധം ചെവികയക്കുപരി കാണുകയു ള്ളു. ശ്രീരാമകൃഷ്ണപരമഹംസരാ കട്ടെ സദാ ദേവീദർശനം ക്കൊണ്ടിരുന്ന മഹാപുരുഷനായി രുന്നു. ഇക്കാലത്തു പരമഹംസ വേ ഷധാരികളെ ധാരാളമായി കാണാ റുണടു്.

#### പരമാകാശം

ശാംഭവീമുദ്രയിലെ ബാഹ്യാഭ്യന്ത രലക്ഷ്യം ഇത് വേ്യാമ പഞ്ചകത്തി ലൊന്നാകുന്നു. മററു നാലു ആകാ ശം ഇവയാണു":−(1) ഗുണരഹിതാ കാശം (2) മഹാകാശം (3) തത്വാ കാശം (4) സൂര്യാകാശം.

### പരമാണു

. അണുവിൽ ചെറുതായതു്. പ രമാണു സംഘാതമാണു് ഇക്കാണു ന്ന രൂപങ്ങളെല്ലാം. ഗോളങ്ങളും പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും പരമാണു സംഘാതംതന്നെ.

#### പരമാദേവി

പഞ്ചമഹാശക°തികളിലൊന്നു°.

#### പരമാത്മാ

പരബ്രഹ്മം. ഓരോ ജീവനി

ലും സ'ഥിതിചെയ്യുന്ന ജീവാത് മാവും പരമാത്മാവുതന്നെയാകു ന്നു.

#### പരമേശ്വരൻ

പരമോന്നത പ്രഭാവത്തോടുകൂടി യ ഈശാരൻ----പരബേഹ°മം.

#### പരമേശചരി

ശ്രീ പരമേശവരപത്നിയായ ശ്രീ പാർവതീദേവി. ആ ദേവി രാജ യോഗിനി ആയിരുന്നു. യോഗശാ സ്ത്രപ്രസിദ്ധമായ വാഗർത്ഥം കുണ്ഡലിനിശക്തി എന്നാകു ന്നു.

#### പരരന്ധ്രം

നടെള്ലിനുള്ളിലെ നാലു നാഡി കളിലൊന്നു്. സുഷുമ്ന, ജാല അി, നാദരൂപിണി എന്നിവയാ ണു് മററു 3 നാഡികഠം. ഈ നാ ലുനാഡികളേയും നാദധാരഎന്നും പറഞ്ഞുപോരുന്നു.

#### പരവൈരാഗ്യം

അപരവൈരാഗ്യത്തിൽക്കൂടി സി ദ്ധമാകുന്നതാണിതു°. അസംപ്ര ജ°ഞാത സമാധിയിലേക്കു ഇതു° സാധകനെ നയിക്കുന്നു.

#### പരാ

ബ്രഹ്മം. സുഷുമ്നാനാഡി. മനുഷ്യശരീരത്തിൽനിന്നു ശബ്ദം പുറപ്പെടുന്നതും മൂലാധാരത്തിൽ നിന്നാകുന്നു. അതാണം പരാ. തു ടർന്നു ''പശ്യതിം' ''മദ്ധ്യമ''ക ളിൽക്കൂടി വായിൽ എത്തുമ്പോടം ''വൈഖരി''ആയി. അതു ശ്രേവ ണാർഹമാകും.

#### പരാർത്യഥ

അന്യനെ ആശ്രയിച്ചുള്ളതു്. ചിത്തം പുരുഷനെ ആശ്രയിച്ചാ ണു് നിലനിൽക്കുന്നതു്. പുരു ഷൻെറ ഭൃത്യനാണു് ചിത്തം.

#### പരാപരങ്ങാം

പരാപ്രകൃതി. വാസനാബദ്ധ നായ ജീവൻ-പ്രത്യഗാത്മാവു്. അപരാപ്രകൃതി മായയാകുന്നു. ജീവനും മായയും എന്നെന്നും അ വിശദവും അചിന്ത്യവും ആയിട്ടേ സ്ഥിതിചെയ്യുകയുള്ളൂ.

### പരാപശൃന്തി മദ<sup>്</sup>ധ്യമാ, വൈഖരി

മൂലാധാരത്തിൽനിന്നു ഉദ്ഭവി കുന്ന ശബ്ദം, ആധാരചക്രങ്ങളും നാഡീസമൂഹങ്ങളും കടന്നു് വാ യിൽക്കൂടി പുറത്തുവരുന്നു. അ തു വൈഖരിയിൽക്കൂടിയാകുന്നു.

# പരാപ്രകൃതി

സ<sup>ം</sup>ഥൂല(പപഞ്ചത്തെ നടത്തി ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ചൈതന്യം

#### പരാശക്തി

നെററിയുടെ മദ്ധ്യേ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ശക്തി. ഇതുതന്നെ യാണു നാദരൂപം. സ്വയം ജ്യേതി രാത്മിക എന്നും ഇതിനെ പറ ഞ്ഞുപോരുന്നുണ്ട്.

#### പരിഘാസനം

ഇടതുകാൽമുട്ടിൽ ഇരുന്നിട്ട് വ ലതുകാൽ വലതുവശത്തേക്കു നീ ട്ടി കാൽപടത്തെ രണ്ടുകൈകൊണ്ടും പിടിക്കുക തല കൈകഠംകുെ ഇട യിൽകൂടി ആ വശത്തേക്കു ചരി ഞെിരിക്കും.

### പരിചയം

യോഗാഭ്യാസത്തിലെ നാലു അ വസ്ഥകളിലൊന്നു്. പരിചയവാ യു പ്രാണശക്തിയോടൊത്താണ് കുണ്ഡലിനീ ശക്തിയെ ഉണർ ത്തുന്നതു്. സഹ സ്രാരപത്മ ത്തിൽ ആ വായു പ്രവേശിച്ചിരി കായും ചെയ്യും.

### പരിചയാവസ്ഥ

3ാ-മത്തെ പരിചയാവസ്ഥ യിൽ ഭ്രൂമദ്ധ്യാകാശത്തിൽ മദ്ദള ധചനികേഠംക്കാറാകും. യോഗി നാ ദാനുസന്ധാനംകൊണ്ടുള്ള ആ ന ന്ദത്തിൽ എത്തിച്ചേരും.

#### പരിണാമം

ഇക്കാണുന്ന സകലതും പരിണാ മത്തിനു (മാററത്തിനു) വിധേയമാ പരിണാമവിധേയമല്ലാത്ത കുന്നു ആത<sup>്</sup>മാവിനെ യോഗാഭ്യാസം കൊ സചാധീനമാക്കിഅറിഞ്ഞു് ആനന്ദിക്കുന്നതാണു° മനുഷ്യജീ വിതത്തിൽ കരണീയമായുള്ളതു<sup>ം</sup> ജാതൃന്തര പരിണാമത്തിനു ജീ വൻ വിധേയമായി പുനർജൻമം പരിണാമവിധേയ ഉണ്ടാകുന്നു. മാകുന്നതല്ലാത്ത ആത്മാവിൽ മ നസ്സിനെ ലയിപ്പിച്ചുആനന്ദി ക്കുന്നതാണു വേദാന്തയോഗിക രാജയോഗികളുടെയും ളുടെയും ജോലി.

# പരിണാമദുഃഖം

ജീവിതത്തിൽ ആനുഭവികമാകു ന്ന ഓരോ സുഖവും ദുഃഖത്തിനു വഴിമാറിക്കൊടുക്കുന്നു. ഇങ്ങനെ സുഖങ്ങളെല്ലാം പരിണാമവിധേയ മായി ദുഃഖം വരുത്തുകയാണു ചെയ്യുന്നതു്. പരിണാമവിധേയ മാകാത്ത ആത്മാവിൽ ആനന്ദം പോപിക്കുന്നതിന്നാണു് രാജയോ ഗികളുടെ അനവരത ശ്രമം.

#### പരിതാപം

സകല കർമ്മങ്ങളുടെയും ഫല ഞ്ഞാ പരിതാപം കലർന്നതായിരി ക്കും. യോഗാവസ്ഥ മാത്രമാണ് പരിതാപരഹിതമായുള്ളതു്.

### പരിനിർമ്മിതവശവർത്തി

മഹേദ്രലോകനിവാസികളായ ദേവൻമാരുടെ സമൂഹം. അവർ അ വർക്കുതന്നെ വശപ്പെട്ടിരിക്കുന്നവ രാകുന്നു.

### പരിപക്ചൻ

സദാസതോഷി. രാജയോഗാഭ്യാ സത്തിൽ സമുന്നതാവസ്ഥയെ പ്രാപിച്ചു് അസംപ്രജ്ഞാതസമാ ധിസ്ഥനാകാൻ യോഗ്യൻ. ശോക വർജിതനും അജഡനും ഈ ആരം തന്നെ.

# പരിപൂർണ്ണചന്ദ്രമണ<sup>ം</sup>ഡലം

വേളുത്തവാവു്. ശാംഭവീമുദ്രാ ഭ്യാസത്തിൽ ദൃശ്യമാകുന്ന പ്രകാ ശം. പ്രശാന്തരമണീയമായ കീർത്തി ധാവള്യംകൊണ്ടു പ്രകീർത്തിതനാ യിഭവിക്കും പരിപൂർണ്ണ ചന്ദ്രമ ണ്ഡലദിനം ജാതനാകുന്ന ആഠം. ശ്രീ ബുദ്ധൻ ജനിച്ചതും, അദ്ദേ ഹത്തിനു ബോധം ഉണ്ടായതും, മ ഹാസമാധിയെ പ്രാപിച്ചതും ഈ ദിവസമായിരുന്നു എന്നാണു് ച രിത്രത്തിൽകാണുന്നതു്. പരിപൂർണ്ണനാവാസനം

പൃഷ ാഭാഗം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചു° കാലുകയ മുന്നോട്ടും ഉടൽഭാഗം പിന്നോട്ടും, കൈകയ കാൽമുടുക ളുടെ വശങ്ങളിലേക്കും നീട്ടി ഇരി കുക.

# പരിമാർഗ്ഗിതവൃപദം

അനേചഷിക്കപ്പെടേണ്ട സ്ഥാ നം–നിർവാണപദം.

പരിമാണം

അളവു്. വ്യക്തമായ പ്രകൃതി രൂപങ്ങഠം. മഹത്തിൽനിന്നു്. ഗു ണപരിമാണവിശേഷത്തിലേക്കുള്ള അതിരുകഠം.

### പരിവൃത്തത്രികോണാസനം

കാലുകയ മൂന്നരയടിയോളം പര സ്പരം അകററിനിന്നിട്ടു്, വല തു ഉള്ളംകൈയ് ഇടതുകാലിൻെറ വലതുവശത്തു തറയിൽ ഉറപ്പിക്കു ക. ഇടതുകൈയ് നേരേ ഉയർത്തി അതിനെ നോക്കുക. രണ്ടു കൈയ് കളും ഒരേചൊപ്പിനായിരിക്കണം. കാൽമുട്ടുകയം മടക്കരുതു്. ഇടതു കാൽ നീണ്ടിരിക്കുകതന്നെചെയ്യും (2) ഇടത്തേ ഉള്ളംകൈയ് വലതുകാ ലിനു വലതുവശത്തു തറയിൽ പ തിച്ചും ഇടതുകൈയ് തലയ്ക്കു മേൽനീട്ടി അതിനെനോക്കിയും

# പരിവൃത്തജാനുശീർഷാസനം

ഇടതുകാൽമടക്കി വലതുകാൽ നീട്ടി ഇരിക്കുക.നീട്ടിയകാലിൻെറ വിരലുകളെ ഇടതുകൈകൊണ്ടു പിടിക്കുക. ആ കൈമുട്ടും വലതു കാലിൻെറ ഇടതുവശത്തു തറയിൽ തൊട്ടിരിക്കും. വലതുകൈയം തല യുടെ വലതുവശത്തുകൂടി താഴ് ത്തി നീട്ടിയകാലിൻെറ വിരലുക ളെ പിടിക്കുക.

(പയോജനങ്ങഗം

ഉദരഭാഗങ്ങ**ം** നീണ്ടും, രക്തസ ഞ്ചാരം വർദ്ധിച്ചും ആരോഗ്യംവർ ദ്ധിപ്പിക്കും.

പരിവൃത്തപശ്ചിമോത്താനാ സനം

നട്ടെല്ലിനെ ഇടത്തോട്ടും വലത്തോട്ടുംആയി വളച്ചുള്ളഇരിപ്പു് ആണി തു". കാലുകരംനീട്ടി ചേർത്തുവ ച്ചതിനുശേഷം, വലതുകൈ ഇടതു കാൽമുട്ടിനുതാഴെക്കൂടി ഇടത്തേ ഉള്ളംകാലിനെ പിടിക്കുക. ഇടതു കൈയ് ചരിഞ്ഞു് തലയ്ക്കുമുക ളിൽക്കൂടി ഉള്ളംകാലിനെ പിടിക്കു ക. ഇതുപോലെ മറുവശത്തുകൂടി

#### പ്രയോജനങ്ങഗം

വയറിനു സൗഖ്യംനൽകി ദഹനശ ക്തിവർദ്ധിപ്പിക്കും. മലശോധന സുഗമവും സുഖകരവും ആക്കി ത്തീർക്കും. നടുവേദന നശിപ്പി ക്കും. ബ്രഹ്മചര്യം വർദ്ധിപ്പി

### പരിവൃത്തപാർശ്വകോണാ സനം

കാലുകഠം അതതുവശങ്ങളിലേ ക്കു് 4-41/2 അടി അകററി നിന്നി ടു ഇടതുകാൽ 90 ഡിഗ്രി മടക്കി അതിൻെറ ഇടതുവശത്തായി വല ത്തേ ഉള്ളംകൈയ് തറയിൽപതിക്ക ണം. ഉയർത്തിയ ഇടതുകൈയ്

പരിവൃത്തികപാദശീർഷാ സനം

ശീർഷാസനത്തിൽ കാലുകരം ഇട

ത്തോട്ടും വലത്തോട്ടും അകററിയ യതിനുശേഷം ഉടലിനെ ഇടത്തോ ടും വലത്തോട്ടും തിരിക്കുക. പ്രയോജനങ്ങഠം ജനനേന്ദ്രിയശക്തി വർദ്ധിപ്പി ക്കും. കുടലുകഠംക്കു സൗഖ്യം ലഭി

### പരിവൃത്തികശീർഷാസനം

ശീർഷാസനസ്ഥനായതിനുശേഷം ഓരോകാൽമുന്നോട്ടും പിന്നോട്ടും നീട്ടി സ്ഥിതിചെയ്യുക. ഈ നിലയിൽ ഉടൽ ഇടത്തോട്ടും വല ത്തോട്ടും തിരിച്ചും സ്ഥിതിചെയ്യാം.

#### പരോക്ഷം

പഞ്ചേന്ദ്രിയഗോചരമല്ലാത്തതു്. അതീന്ദ്രിയമായതു് അനുമാനമാ ണല്ലൊ. ബ്രഹ്മം.

#### പരോക്ഷജ്ഞാനം

ശ്രവണംകൊണ്ടു കിട്ടുന്ന അപ്ര തൃക്ഷജ്ഞാനം. ശിഷ്യന്റെ പരി ശ്രമത്താൽ ഇതു അപരോക്ഷജ്ഞാ നമായി പരിണമിക്കും സ്ഥൂലം, സൂക്ഷ്മം, കാരണം, തുരീയം എ ന്നിങ്ങനെ പരോക്ഷജ്ഞാനം നാലു വിധത്തിലുണ്ടു്.

#### പരംധാമം

പറമമായ ആശ്രയസ്ഥാനം — (ബഹ്മം

# **പരുങ്കവി**ദ്യ

9-ാമഞ്ഞവിദ്യാസന്തതി.മഞ്ചസ് ഥിതനായ ബ്രഹ്മാവിനെ അഭിമു ഖീകരിച്ചുള്ളബ്രഹമലോകയാത്രാ ധ്യാനം. സഗുണനിർഗുണാതീതൻ മാരായ മൂന്നുതരം മുമുക്ഷുകളുടെ ആത്മീയ ഗതിവിശേഷത്തോടു കൂടിയതും.

#### പര്യങ്കാസനം

കട്ടിൽആണും പരുങ്കം. കട്ടി ലിൽ കിടക്കുമ്പോലെ മലർണുകി ടക്കുന്നതുതന്നെ ഈ യോഗാസനം. മലർന്നു കിടന്നിട്ടും തല ഉയർത്തി അതിൻെറ പിൻവശത്തായി കൈ കഠം മടക്കി മുട്ടിനുമേൽ പരസ്പ രം പിടിച്ചു കിടക്കുക. മുതുകിൻ ഭാഗം തറയിൽ തൊടരുതും. അതു

#### (പയോജനങ്ങരം

ഉടൽനീണ്ടു് മലശോധന സുഗമ മാക്കും. കഴുത്തിൽ ഉളുക്കും കൊ ളുത്തുമൊന്നും വരാതെ അതിനെ രക്ഷിക്കും. 2) സുപ്തവജോസന സ്ഥനായതിനുശേഷം ഉടൽഭാഗം ഉയർത്തി കൈകഠംമടക്കി തലയുടെ പിൻവശത്തു കോർത്തുപിടിച്ചു കിടക്കുന്നതും പാുകാസനംതന്നെ.

#### പവനൻ

വായു. പവനനെ മൂലാധാരത്തിൽ നിന്നു സുഷുമ്നാനാഡിയിൽകൂ ടി സഞ്ചരിപ്പിച്ചു്, ശിരസ്സി ലെ സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ എത്തി ക്യുന്നതാണു് യോഗാഭ്യാസത്തി ലെ സമുന്നതാംശം ഈ പ്രക്രിയ നടക്കുമ്പോരം ശരീരത്തിൽ മറെറ ഞ്ജും വായുസഞ്ചാരം ഉണ്ടായിരി ക്യുന്നതല്ല. സഹസ്രാരപത്മസ് ഥിതമായ വായുവിനെ അനായാ സേന ശിരോമദ്ധ്യകൂടി ബഹിർ ഗമിപ്പിച്ചു പ്രാണത്യാഗം ചെയ്യു ന്നവരാണു് രാജയോഗികരം, ശുുാ സനിശ്വാസരഹിതമായി പവന്നെ

ഉള്ളിൽ അടക്കംചെയ്യുന്നതാണു<sup>ം</sup> മ രണത്തെ ജയിക്കാനുള്ളവിദ്യ.

#### പവനധൗതി 🕞

കഴുത്തുനീട്ടി വായിൽക്കൂടി വാ യുവിനെ ഉഠംക്കാള്ളണം. വയററി ലും വായുവിനെ വ്യാപിപ്പിച്ചി ടും മൂക്കിൽക്കൂടി രേചിക്കണം. ഇതാണും വായുവിനെക്കൊണ്ടും ശരീരശുദ്ധീകരണം നടത്തുന്ന ക്രിയ.

### പവനമുക്താസനം

അധോവായുവിനെ മോചിപ്പി കുന്ന യോഗാസനം. മലർന്നു കിട ന്നിട്ടു് ഒരുകാൽമടക്കി അതിനെ കൈകഠംകൊണ്ടു ചുററിപ്പിടിച്ചു് ഉയർത്തിയനെററിയിൽ തൊടുക. രണ്ടുകാലിലും ഇപ്രകാരം ചെയ് തിട്ടു്, ഇരുകാലുകളും മടക്കി കൈകഠം മുട്ടുകഠക്കുതാഴെ ചുററി പ്രിടിച്ചു തലഉയർത്തി നെററിയിൽ മുട്ടുകഠംതൊടണം. മലബന്ധശമ നത്തിനു ഇവ ഓരോന്നും മൂന്നുത വണവീതം ഒരു മാസം അഭ്യസി

#### പവനലയം

പ്രാണജയം.

#### പവനാന്തരാത<sup>്</sup>മാ

പവനനെക്കൊണ്ടു ചലനമുണ്ടാ കാത്ത അന്തരാത്മാവും. ഇത്തരം അന്തരാത്മാവുള്ള യോഗി എന്നും അർത്ഥം പറയാം.

#### പർവതാസനം

പത°മാസനസ°ഥനായി, കാൽ മുട്ടുകളിൻമേൽ നിൽക്കുക. ഉള്ളം കൈകഠം ഇടുപ്പിൽവച്ചിരിക്കും. പ്രയോജനങ്ങഠം വാതരോഗവിനാശം വരുത്തും. വ യർ ഉള്ളിലേക്കു വലിഞ്ഞും നെ ഞ്ചു മുന്നോട്ടുതള്ളിയും ശാസ കോശത്തെ ശുദ്ധവും ശക്തവും

#### പശ്യന്തി

ആക്കിത്തീർക്കും.

സംസാരിക്കുമ്പോരം മൂലാധാര ത്തിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടു് വായിൽ എത്തുന്നതിനകമുള്ള രണ്ടാമത്തെ ശബ്ദസ്ഥാനം.പരാ,പശ്യന്തി, മ ദ്ധ്യമാ, വൈഖരി എന്നീ നാലാണു് ശബ്ദസ്ഥാനത്തരം ഇവ കടന്നു പ്രാണൻ പുറത്തുവരുന്നതോടെ ശബ്ദം കേരംകുമാറാകും.

#### പക്ഷവാതം

ഒരുവശത്തെ കൈകാലുകഠംക്കു അവശതനേരിടൽ. രണ്ടുകൈകളും തറയിൽഉറപ്പിച്ചുള്ള ഭുജംഗാസനം, ഹസ്തശീർഷാസനം ദീർഘശപസ നങ്ങഠം കപാലഭാതി എന്നിവയുടെ ആറുമാസത്തെ അഭ്യസനം രോഗ ശമനം വരുത്തും.

#### പാണി

കൈയ്. പ്രവർത്തനനിരതമായി രിക്കുന്ന ഒരു കർമ്മേന്ദ്രിയം. രണ്ടു കൈകളും സുശക്തമാക്കി സൂക്ഷി ചുകൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

# പാ**ണ**്ഡരബിന്ദു

ശുക്ളബിന്ദു. യോഗിക്ക അദൃ ശൃരൂപത്തിൽ ഇതു ശിരസ്സിലേ കൊണു് ഗമിപ്പിക്കുന്നതു്. സാധാ രണർക്കു ജനനേന്ദ്രിയത്തിൽ ദൃശൃ രൂപമായി പുറത്തേക്കുഗമിക്കും. ഊർദ്ധ്വരേതസ്വികളമ്രേ രാജയോ ഗികയം.

#### പാതഞ്ജലം

പതഞ<sup>ം</sup>ജലിമഹർഷി നിർമ്മിച്ച ഹായോഗ രാജയോഗങ്ങളുടെ സമാ ഹാരഗ്രന്ഥം ഇതിൽ 194 സൂത്ര ങ്ങളുണ്ടു<sup>ം</sup>. സ**ാമി വിവേകാന**ന്ദൻ തുടങ്ങി അനവധി പണ്ഡിത്ൻ മാർ വ്യാഖ്യാനങ്ങയ നിർമ്മിച്ചിട്ടു മുണ്ടു്. യോഗവാസനയും ശ്രദ് ധാ<mark>നിഷ°</mark>ഠകളും ഉള്ളവർക്കുമാത്ര സുഗൃഹീതമാകയുള്ളൂ. പതഞ°ജലിയുടെ യോഗദർശനത്തി നു പാതഞ<sup>ം</sup>ജല യോഗസൂത്രങ്ങ<del>ഠം</del> എന്നും പേരുണ്ടു്. രണ്ടായിരം സം വത°സരക്കാലമായി നിലനിൽക്കു ന്ന ഒരു വിശിഷ<sup>ം</sup>ടാധികാരിക ഗ്ര ന°ഥമാണിതു°.

# പാതഞ<sup>്</sup>ജലപ്രാണായാമല ക്ഷണം

പതഞ്ജലി (പാണായാമത്തിനു നാർകുന്നലക്ഷണം. അതു° ഇതാ ണും:-- ബാഹ്യാഭ്യന്തര സംതംഭവൃ മ്മാിർദേശകാല സംഖ്യാഭി: പരിദ്ര ഷ്ട: ദീർഘ സൂക്ഷ"മ:..ലവാഹ്യ **കുംഭ**കം ആഭ്യന്തരകുംഭകം പൂരകരേ ചകകുംഭകങ്ങളില്ലാ**ത്ത വൃത്ത**ി ഇവയുടെ അനുഷ<sup>ം</sup>ഠാനം. പോണനെ ഓരോ ശരീരഭാഗത്തും (ദേശം) നിറുത്തിശീലിക്കണം, ഓ **മോന്നിനും എത്രകാലവും** സംഖ്യ **ട്ടും വേ**ണമെന്നു് അറിഞ്ഞിരിക്ക <del>ഞ∍. ഓരോ (പാ നായാമവും</del> ദീർഘ **ചും സൂ**ക്ഷ<sup>ം</sup>മവും ആയിരിക്കണം. **ഇവ ഓരോന്നും** ഗുരൂപദേശപ്രേകാ അനുഷ°റിക്കേണ്ടതാകു æj.

#### പാർത്യഥൻ

പരമാത്മാവിനെ അർത്ഥിക്കു ന്നവൻ - അപേക്ഷിക്കുന്നവൻ. പു ഥയുടെ പുത്രനായ അർജ്ജുനനും പാർത്ഥൻ എന്ന പേരു മഹാഭാരത പ്രസിദ്ധമായി ഉണ്ടു്.

### പാർത<sup>്</sup>ഥിവീധാരണ

അധോധാരണ. മുട്ടിനുതാഴെ കാലുകളിൽ മാത്രമായി പ്രോണനെ കൂടുതൽ നിവേശിപ്പിച്ചു സ്ഥി തിചെയ്യുക കാലുകഠംക്കു രോഗ ങ്ങളാന്നും വരാതിരിക്കാൻ ഇതു കാരണമായി ഭവിക്കും.

#### പാർത°ഥിവം

ഗന്ധതൻമാത്രയാൽ നിർമ്മിത മായ പാർത്ഥിവതത്വംതന്നെ പ ഞ്ചതൻമാത്ര.

### പാദകന°ധരാസനം

ഇരുന്നിട്ടു° കാലുകഠം അതതുവ ശത്തു തോളിൽവയ°ക്കുക. ഒരു കാൽക്കുഴയിൻമേൽ മറെറകാൽക്കു ഴ ചേർത്തും ഇരിക്കാം. അടുത്തപടി യായി, ഈ നിലയിൽ ഉള്ളംകൈ കഠം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചിട്ടു ഉടൽ ഉ യർത്തി സ'ഥിതിചെയ്യും.

### പാദ**ഹസ്താസ**നം

കാലുകരം ചേർത്തുനിന്നിട്ടും കൈകരം ചേർത്തു് തലയ്കുമു കളിലേക്കുളയർത്തുക. തുടർന്നു കൈകരം മുന്നോട്ടുനീട്ടി കുനി ഞ്ഞു കാൻപ്പെരുവിരലുകളിൽ പി ടിക്കുക. നെററി കാൽമുട്ടുകളിൽ മേൽ തൊടണം. കാൽമുട്ടുകരം മട ഞ്ഞരുതു്. ഇങ്ങനെ മൂന്നു നാലുത വണചെയ്യുന്നതിനിടയ്ക്കു കുനി യുമ്പോളൊക്കെ നിശ്ചസിക്കണം. നിവുമ്പോരം ശാസം വലിക്ക ണം. അവ ദീർഘമായിരിക്കണം. പ്രയോജനങ്ങരം നടുവേദന ജലദോഷം തലവേദന എന്നിവ ശമിക്കും.

### പാദാംഗുഷ'ാധനുരാസനം

കമിഴ°ന്നു കിടന്നിട്ടു കാലുകശ മടക്കി തലയിൽവയ്ക്കുക. കാൽ ക്കുഴകളെ കൈകയംകൊണ്ടു പിടി ക്കുക. കാലുകയ ഉയർത്തി വിരലു കളെ പിടിക്കുകയുമാകാം.

### പ്രേതാജനങ്ങ

ഉദരരോഗങ്ങരം മുഴുവനും അസ്ത മിക്കും. ദഹനശക്തി വർദ്ധി ക്കും. കഴുത്തിനു ദൈർഘ്യം വർദ് ധിക്കും. അതും ആരോഗ്യത്തിനു നിദാനമാകുന്നു.

# പാദാം**ഗുഷ<sup>ം</sup>ാസനം**

നിന്നിട്ടു് കാൽമുട്ടുകയ മടങ്ങാ തെ കാൽപ്പെരുവിരലുകളെ പിടി കുക. കാൽമുട്ടുകളിൻമേൽ നെററി തൊട്ടിരിക്കണം.

### പാപകൃത്തമൻ

ഏററവും കൂടുതൽ പാപംചെ യ്യുന്നവൻ.

#### പാശാസനം

കുത്തിയിരുന്നിട്ടു് ഇടതുകൈ യ് വലതുകാൽമുട്ടിനു വലതുവ ശത്തുകൂടി നീട്ടി താഴ്ത്തണം. വ ലതുകൈ മുതുകിൻഭാഗത്തുകൂടി ചുററി മറൊകൈയ്ക്കു പിടിക്ക ണം. മുഖം വലത്തോട്ടുതിരിച്ചു ക ഴുത്തുളയർത്തി നോക്കണം.

പ്രയോജനങ്ങഠം പ്രമേഹരോഗവും മലബന്ധവും നശിപ്പിക്കും.

### പായു

മലദ്വാരം യോഗാഭ്യാസിക**ം** പോരംഭഘട്ടത്തിൽ പായുവിൽക്കൂ ടി ജലം വലിച്ചെടുത്തു പൊക്കിയ വരെയുള്ള വയറിനെ നിറച്ചുകു ലുക്കി പുറത്തുകളയാറുണ്ടു<sup>ം</sup>. ഉദ രശുദ്ധീകരണത്തിനു നടത്തുന്ന ഈ (പവൃത്തി മലശോധന രണ്ടു മിനിട്ടിനകം സുഗമമായി നടത്തു ന്നതിന്നു ആരെയും തയാറാക്കുന്ന തായിരിക്കും. ചൂണ്ടുവിരലിൻെറ അററം മലദ്വാരത്തിൽ കടത്തി ചുഴ ററുന്നതായാൽ മലദ്ധാരം അൽപം വികസിച്ചു മലശോധന സുഗമമാ ക്കിത്തീർക്കും ഹാ(പദീപികയി ലെ ഈ ചാക്രികക്രിയ നടത്താൻ 1300 സംവത്സരത്തിനുമുമ്പു് മു ഹമ്മദുനബി തൻെറ അനുയായിക ളോടു നിർദ്ദേശിച്ചിട്ടുണ്ടു്.

#### പാശിനി

രണ്ടുകാലുകളും കഴുത്തിലിട്ടു ഇരിക്കുന്ന പാദദ്വയകന്ധരാസന മാണിതു". ഇതിനെ 25 മുദ്രകളിൽ ഒന്നായിട്ടാണു" ഘേരണ്ഡമാമു നി വിവരിച്ചിരിക്കുന്നതു".

# പാർശ്വകുക്കുടാസനം

കുക്കുടാസനത്തിൽ ഓരോ കൈ യ്മുട്ടിൻമേലും ഉടൽ വരത്തക്കവി ധം ഓരോ കാൽമുട്ടുകയംചേർക്കുക കൈകയ നിവർന്നുതന്നെ സ്ഥി തിചെയ്യണം ഇങ്ങനെ ഓരാ വശ ത്തും ചെയ്യേണ്ടതുണ്ടു്.

# പാളരാനധിരാ**ഗ്ന**ധം

ധനുരാസനത്തിൽ സ്ഥിതിചെ യ്തുകൊണ്ടു് ഇടത്തോട്ടും പിന്നീ ടു് വലത്തോട്ടും ചരിഞ്ഞുകിട ന്നു് ദീർഘശ്ചാസം നടത്തുക.

# പാർശ്വപിണ്ഡ സർവാംഗാ സനം

സർവാംഗാസനസ°ഥനായതിനു ശേഷം കാൽമുട്ടുകഠം തലയുടെ ഓരോ വശത്തും വയ°ക്കുക.

#### പാർശ്വബകാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം അകലത്തിലായി തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചിട്ട്, കാലുകഠം മടക്കി മുട്ടുകഠം രണ്ടും വലതുഭുജ ത്തിൻെറ വലതുവശത്തും ഇടതുവ ശത്തും സ്ഥാപിക്കുക.

#### പ്രയോജനം

കൈകഠംക്കു ശക്തിയും വയറി നു ലാഘവവും വർദ്ധിപ്പിക്കു ന്നു. കുടലുകഠം ശക്തമായിത്തീ റുന്നു.

### പാർശ്വശീർഷാസനം

ശീർഷാസനസ°ഥനായതിനു ശേ ഷം ഉടൽ കഴിയുന്നിടത്തോളം വ ലത്തോട്ടും പിന്നീടു° ഇടത്തോട്ടും തിരിക്കുക.

#### പ്രയോജനങ്ങ⊙

ശീർഷാസന പ്രയോജനങ്ങയക്കു പുറമേ ഉദരരോഗോച്ചാടനവും നിർവഹിക്കുന്നു.

#### പാർശ്വസർവാങ°ഗാസനം

സർവാംഗാസനസ്ഥനായതിനു റോഷം വലതുവശത്തേക്കും പിന്നീ ടു് ഇടതുവശത്തേക്കും ഉടൽ ചാ യ്ച്ചു നീട്ടുക.

#### പതോജനങ്ങരം

കാകകളുടെ മണികെെട്ടുകളെ ശ കാതമാക്കുന്നു. ആഗ്നേയാന്ത്ര കാത്യാക്കുന്നു. ആഗ്നേയാന്ത്ര ചൂ അതിനെ ശുദ്ധവും ശക്ത വും ആക്കിത്തീർക്കുന്നു.

#### പാർശ്വഹലാസനം

സർവാംഗാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം, രണ്ടുകാലും ഒരു വശത്തേ കുനീട്ടി കാൽപ്പടങ്ങാം തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. കൈകാം അരക്കെ ട്ടിൽ ചേർത്തിരിക്കും.

### പ്രയോജനങ്ങരം

നട്ടെല്ലു് ലോലമായി സൗഖ്യം നൽ കും. മലബന്ധം ശമിക്കും.

### പാർശ്വിക്പാദ സർവാംഗാ സനം

സർവാംഗാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം വലതുകാൽമാത്രം വലതു വശത്തേക്കുനീട്ടി കാൽവിരലുകഠം തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. പിന്നീടു് ഇതുപോലെ ഇടതുകാൽ മാത്രം ഇടതുവശത്തേക്കുനീട്ടിയുംസ്ഥി തിചെയ്യണം.

#### പ്രയോജനങ്ങയ

മലബന്ധ ദുരീകരണം വൃക്കാശ ക്തി പ്രകാശനം എന്നിവസിദ് ധികുന്നു. നെഞ്ചിനു ശക്തിവർ ദ്ധിപ്പിക്കും.

### പാർശൈക പാദശീർഷാ സനം

ശീർഷാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം ഇടതുകാൽ ഇടത്തോട്ടും പി ന്നീടു് വലതുകാൽ വലത്തോട്ടും നീട്ടി തറയിൽ പതിച്ചു സ്ഥിതി ചെയ്യുക.

#### പാർശ്വോത്താനാസനം

(1) മൂന്നരഅടിനീളത്തിൽ കാലുകര പരസ്പരം അകററി നി നിട്ടു്, വലതുകാൽ മുട്ടിനുതാ ഴെ താടിതൊടുക കൈകര പൃ ഷ്ഠഭാഗത്തു കോർത്തുപിടിച്ചിരി ക്കണം. പിന്നീടു<sup>ം</sup>ഇടതുകാലിലും അഭ്യസിക്കണം

### പാർശ്വോർദ്ധ്വപത്മാസനം

പത്മസർവാംഗാസനസ്ഥനാ യതിനുശേഷം, അരക്കെട്ടിനുതാ ഴെയുള്ളഭാഗം ഇടത്തോട്ടും പിന്നീ ടു് വലത്തോട്ടും ചായ്കുക.

#### (പയോജനങ്ങ⊙

നട്ടെല്ലിനു സുഗമതയും അതേ അ വസരത്തിൽ ദൃഢതയും സിദ്ധി കുന്നു.

പാർശോർദ്ധ്വ പത്<sup>മ</sup>സർ വാംഗാസനം

സർവാംഗാസനത്തിൽ പത്മാ സനം ബന<sup>ം</sup>ധിച്ചു് ഇടത്തോട്ടും വലത്തോട്ടും ചരിയുക.

#### പിംഗല

നട്ടെല്ലിനുള്ളിൽ വലതുഭാഗത്തു കൂടി മൂലാധാര ഭൂമദ്ധ്യപര്യ ന്തംവ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന അദൃശ്യനാ ഡി. സൂര്യനാഡിആണിതും. ഇ തിനകത്തുകൂടി മാത്രമായി പ്രോ ണനെ നയിക്കാൻ യോഗിക∞ക്കു കഴിയും. ഇഡയിൽകൂടി ശ്വാസം വലിച്ചു പിംഗലയിൽക്കൂടി വി ട്ടും, പിംഗലയിൽക്കൂടി ശ്വാസം വലിച്ചു ഇഡയിൽക്കൂടിവിട്ടും ശ്വാസോച്ശാസവ്യായാമം ചെ യ്താൽ കഫശല്യംതീർന്നു് നാ ഡിശുദ<sup>്</sup>ധിസംഭവിക്കും. പിംഗലകളിൽ കൂടി മാറിമാറി പെട്ടെന്നു പെട്ടെന്നു ശ്വാസംവി ട്ടാൽ ക്പാലഭാതിആയി. ദിനംപ്ര തി സെക്കണ്ടിൽ രണ്ടുവീതം 1200 നിശ്മാസം 10 മിനിട്ടിൽ ചെയ<sup>്</sup>തു കൊണ്ടിരുന്നാൽ 3 മാസംകൊണ്ട്

കണ<sup>്</sup>ഠം ശുദ്ധമാകും. തലവേദന അസ്തമിക്കും.

### പിണ'ഡസർവാംഗാസനം

സർവാംഗാസനസ്ഥനായിട്ടു് കാൽമുട്ടുകയ തലയുടെ ഇരുവശ ത്തും കൈകയ നെററിക്കുമേൽ കോർത്തുപിടിച്ചും സ്ഥിതിചെ യ്യുക. കണ്ഠപിഠനാസനം ഇതു തന്നെ കൈകയ കാൽമുട്ടുകളിൽ പതിച്ചിരിക്കും എന്നുമാത്രം വ്യത്യാസം.

### പിണ'ഡാണ'ഡം

സ്വശരീരം. ബ്രഹ്മാണ്ഡം പിണ്ഡാണ്ഡത്തിൽ ദർശിക്കു ന്നവരുണ്ടു്. അതു പ്രകാശം നൽ കി ആനന്ദത്തിലേക്കു സാധകനെ നയിക്കും.

#### പിണ്ഡാസനം

സർവാംഗാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം കാൽമുട്ടുകളെ കഴുത്തിൽ താഴ്ത്തിവയ്ക്കുക. ഗർഭാശയ ത്തിലെ ജീവപിണ്ഡത്തിൻെറ ഏകദേശാകൃതിയുള്ളതിനാൽ നാ മം അമ്പർത്ഥകം.

#### പ്രയോജനങ്ങ⊙

ശ്ചാസകോശങ്ങഠംകു വിസ്തൃ തിയും സർവനാഡികളുടെ പ്ര വർത്തനങ്ങഠംകു സുഗമതയുംസി ദ്ധികുന്നു.

#### പിണ്ഡീകരണം

നാക്കിലെ ജീവതൻമാത്രയെ ഉ ത്തേജിപ്പിക്കുന്ന രസതൻമാത്രാത ത്വം

# പിഞ്ഛമയൂരാസനം

കൈമുട്ടുകഠം തറയിൽ അകററി ഉറപ്പിച്ചും കാലുകഠം പിന്നോട്ടു നീട്ടി ഉയർത്തിനിൽക്കുക. കാലു കഠം ഇടത്തോട്ടും വലത്തോട്ടും മു നോട്ടും പിന്നോട്ടും ആയി അക ററിയും നിൽക്കണം.

#### പ്രയോജനം

കൈകഠംക്കു ബലവും ഉദരത്തിനു അയവും വർദ°ധിപ്പിക്കും. മലബ ന°ധം ഇല്ലായ°മചെയ്യും.

#### പിത്തം

വാത പിത്ത കഫങ്ങളാൽ ആക്രാ അമായിരിക്കുന്ന ശരീരത്തിൽ ഇവ യിലൊന്നിൻെറ ഏററക്കുറച്ചിൽ രോഗകാരണമായിത്തീരും എന്ന താണും ആയുർവേദസിദ്ധാന്തം. സാമാന്യമായ ചില ലളിതയോഗാ സനങ്ങളുടെ അഭ്യസനംകൊണ്ടു പിത്തശുല്യം ശമിപ്പിക്കാമെന്നുള്ള തേയുള്ളൂ. ദീർഘശ്വസനത്തോടു കൂടിയ ആസനാനുഷ്ഠാനം മററു

#### പീഠം

ധ്യാനത്തിനും പ്രോണായാമത്തി നും വേണ്ടിയുള്ള ഇരിപ്പിടം.

### പുടദ്വയം

ഇഡാപിംഗലകയ.

# പുണ്യം

സന്തോഷജീവിതത്തിനു പ്ര യോജകീഭവിക്കുന്ന സൽകർമ്മങ്ങ ളുടെ ഫലം. അപുണ്യകർമ്മങ്ങളെ പുണ്യകർമ്മങ്ങളായി പരിഗണി കുന്നതാണു് ക്ലേശത്തിനുകാര ണം.

### പുരാണങ്ങയ

പതിനെട്ടു പുരാണങ്ങളാണും പ്രസിദ്ധമായുള്ളതും. ആ അ ഷ്ടാദശപുരാണങ്ങാം ഇവയാകു ന്നു:— 1 വൈഷ്ണവം 2 നാരദീയം 3 ഭാഗവതം 4 ഗാരുഡം 5 പത്മം 6 വരാഹം 7 മത്സ്യം 8 കൂർമ്മം 9 ലിംഗം 10 വായു 11 സ്കാന്ദം 12 ആഗ്നേയം 13 ബ്രഹ്മാണ്ഡം 14 ബ്രഹ്മവൈവർത്തം 15 മാർക്കണ്ഡേയം 16 ഭവിഷ്യത്ത് 17 വാമനം 18 ബ്രഹ്മ ഇവയിൽ നാലു ലക്ഷം ശ്ലോകങ്ങാളണ്ടും. സകലതരം ജ്ഞാനവും ഇവയിൽ അടങ്ങിയിരികുന്നു:

സർഗ്ഗശ്ച, പ്രതിസർഗ്ഗ ശ<sup>്</sup>ച,

വംശോ, മന്വന്തരാണിച വംശാനുചരിതം ചൈവ പുരാണം പഞ്ചലക്ഷണം

എന്നിങ്ങനെ അഞ്ചു ലക്ഷണങ്ങളോ ടുകൂടിയതാണു് പുരാണങ്ങ∞. സകലതരം ചിന്താഗതികളും അട ങ്ങിയിരിക്കുന്ന ഈ ഗ്രന<sup>്</sup>ഥാവലി യിൽ നാലഞ്ചുഎണ്ണം മാത്രമേ മല യാളത്തിൽ പ്രസിദ്ധീകൃതമായി ട്ടുള്ളൂ. ഹിന്ദുക്കളുടെ ആരാദ്ധ്യ രായ ശ്രീകൃഷ്ണൻ, ഗണപതി, ശിവൻ, സുബ്രഹ<sup>്</sup>മണ്യൻ, ദേവി തുടങ്ങിയവരെയെല്ലാം പുരാണങ്ങ ളിലാണ് കാണുന്നതു്. ഇവയെ ഉപജീവിച്ചു നിരവധി (ഗന്ഥ വേറെ വിരചിതമായിട്ടു ണ്ടു°. ഹിന്ദുസംസ°കാരം മുഴുവ വനും പുരാണങ്ങളിലാണു° പ്ര തിപാദിച്ചിട്ടുള്ളതു°.

# പുരുഷൻ

ന സുഷുപ്തി തുര്യാവസ്ഥക

ളിൽ കൂടി ജീവിതം നയിക്കുന്ന മനുഷ്യൻ. യോഗിക്കം വിവിധ സ്ഥലങ്ങളിൽ രുപിആയും അരു പിആയും ദർശിക്കുന്ന ബ്രഹ്മം കേവലജ്ഞാന സ്വരൂപി ആകു ന്നു.

### പുരുഷഖ്യാതി

പതഞ<sup>്</sup>ജലിയുടെ അഭിപോയ ത്തിൽ വിവേകഖ്യാതിതന്നെ ഇ തു<sup>ം</sup>.

# പുരുഷജ്ഞാനം

ജീവിതംതോറും സഞ്ചരിക്കുന്ന ചിത്തത്തിനെ നയിക്കുന്ന പുരുഷ നെക്കുറിച്ചുള്ള ജ്ഞാനം. പുരുഷ ദർശനം.

### പുരുഷപ്രവർത്തനങ്ങയ

അടുത്തിരുന്നുകാണുക തുടങ്ങി ശരീര വ്യാപാരങ്ങളെ അനുവദി ക്കുക. ശരീരത്തെ ഭരിക്കുക, സു ഖദുഃഖങ്ങളെ അനുഭവിക്കുക ഇ ത്യാദി. പുരുഷൻതന്നെ ജീവാത് മാവു്.

### പുരുഷവിദ്യ

ആയുർവൃദ്ധികു പുരുഷനെ യജ്ഞമാക്കി കൽപ്പിച്ചു ധ്യാനി കൽ.

# പുരുഷാർത്ഥം

ഭോഗമോക്ഷങ്ങാം. ദൃശ്യങ്ങളായ സകലതും ഭോഗാർത്ഥമായുള്ള താകുന്നു. കാണാത്ത പരമോന്ന താനന്ദാവസ്ഥയാണു് മോക്ഷം.

# പുരുഷോത്തമയോഗം

ഭഗവഭ°ഗീതയിലെ 15—ാം അഭ° ധ്യായം. ഇതിൽ 20 ശ°ളോകങ്ങളു ണ്ടു്. ഗീതയിലെ ഏററവും ചെറി യ അദ്ധ്യായവും ഇതുതന്നെ. പു രുഷോത്തമനെ–സർവേശ്വരനെ അ റിഞ്ഞു് ആരാധിച്ചു അദ്ദേഹ ത്തിൽ ലയിക്കാനുള്ള മാർഗ്ഗ ങ്ങരം ഇതിൽ വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു.

# പുരോധസ്സു

പുരോഹിതൻ. ധർമ്മകാര്യാദ്<sup>ധ</sup>്യ ക്ഷൻ.

# പൂർണ്ണഗിരി

ശരീരത്തിലെ നാലു അദൃശ്യപീ റങ്ങളിലൊന്നായ അനാഹതചക്രം. ഇതുതന്നെ പൂർണ്ണഗിരിപീഠം. ജ നനേന്ദ്രിയ മലദാരങ്ങഠംകു മദ് എധ്യയുള്ള കാമരൂപപീഠ (സീവനി ഞാമ്പു്) ത്തിൽനിന്നു ഉയരുന്ന പ്രാണൻ നെഞ്ചിലെ പൂർണ്ണഗിരി പീഠത്തിൽ വിശ്രമിക്കുന്നു. തുടർ ന്നു് ഭൂമദ്ധ്യത്തിലെത്തി സഹ സ്രാരപത്മത്തിൽ പ്രവേശിച്ചു് അവിടെ യോഗി ഇഷ്ടമുള്ള കാല മത്രയും നിശ്ചഞ്ചലം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു.

# പുർണ്ണഗുണം

പൂർണ്ണത്തിൻെറഗുണ: ഇതിൽ നിന്നു് എന്തു പോയാലും വന്നു ചേർന്നാലും പൂർണ്ണത്തിനു മാററ മില്ല. ഇതാണു് ബ്രഹ്മലക്ഷണം.

# പൂർണ്ണത്വം

ബേഹ്മദ്ധ്യാനം നടത്തുന്ന യോഗി കാലക്രമേണ അനുഭവിച്ച റിയുന്നതു് സ്വാത്മാവും ബ്ര ഹ്മനും ഒന്നുതന്നെയാണെന്നാകു ന്നു. ആ ബോദ്ധ്യത്തിൽ അയാരം കെ് പൂർണത്വം സിദ്ധിക്കുന്നു.

# പൂർണ്ണമുക്താവസ്ഥ

സകല വികാര വിചാരങ്ങളിലും നിന്നു മുക്തമായിരിക്കുന്ന അവ സ്ഥ. വേദാന്തയോഗിയുടേയും രാജയോഗിയുടേയും സമുന്നതനി ലയാണിതു്.

# പൂര്ണ്ണിമ

മൂന്നുതരം നോട്ടങ്ങളിലൊന്നു്. കുണ്ണുതുറന്നു താരകലക്ഷ്യം ഒർശി കുമ്പോരം ആ നോട്ടത്തിനെ പൂർ ണ്ണിമ എന്നു വിളിക്കുന്നു. ധ്യാന തോടെ നടത്തുന്ന മന്ത്രജപത്തിൽ കണ്ണുകരം തുറന്നീരിക്കുന്നതു തന്നെ പൂർണ്ണിമ. (2) വെളുത്തവാ വിൻനാളിലാണു് രാജയോഗിആ കാനുള്ള അഭ്യാസം ആരംഭിക്കേണ്ടതു്.

### പൂർണ്ണിമാദൃഷ്ടി

നിമേഷോൻമേഷങ്ങഠം കൂടാതെ നാസികയ<sup>്</sup>ക്കു മേലേ അററത്തു<sup>്</sup>— നോട്ടം ഉറപ്പിച്ചുള്ള ഇരിപ്പു്.

# പൂതമാനസൻ

പരിശുദ്ധമായ മനസ്സുള്ള വൻ. ഷഡ്ഥികാരങ്ങളാന്നും കൂടാ തെ ജീവിക്കുന്ന ആളിനു മാത്രമേ രാജയോഗി ആയിത്തീരാൻ സാദ് ധ്യമാകയുള്ളൂ.

### പൂറകം

പ്രാണനെക്കൊണ്ടു സകലനാ ഡികളേയും നിറയ്ക്കൽ. ക്രമേ ണ സുഷുമ്നാനാഡിയിൽ മാത്ര മായി പ്രാണനെ സഞ്ചരിപ്പിച്ചു് ഭൂമദ്ധ്യേ നിലനിറുത്തൽ. 16 സെക്കണ്ടിൽ പൂരകംനടത്തി 64 സെക്കണ്ടുസമയം അതിനെ ഉള്ളിൽ നിറുത്തണം. തുടർന്നു് 32 സെക്ക ണ്ടിൽ രേചകം നടത്തുക. ഇങ്ങനെ 112 സെക്കണ്ടിൽ ഒരു പ്രാണായാ മമായി. അങ്ങനെ 80 വീതം 4 തവ ണ ദിനംപ്രതി അഭ്യസിച്ചു് 6 മാ സം തികയ്ക്കാമെങ്കിൽ കുണ്ഡ ലിനിശക്തി ഉണർന്നു് ആനന്ദം അനുഭവിക്കാം. ''അഹം ബ്രഹ്മാ സ്മി'' ഭാവന ഈ പ്രാണായാമ ത്തോടൊത്തു യോഗികഠം നടത്താ റുണ്ടു്. സാമാന്യനായ ഒരു ലൗകികന് 12 സംവത്സരത്തെ അഭ്യസനംകൊണ്ടുമാത്രമേ ഈ ആനന്ദാനു ഭൂതി സിദ്ധിക്കുകയുള്ളൂ. ലൗകികൻ ബ്രഹ്മചര്യവതം അനു ഷ്ഠിക്കുകയും വേണം.

### പൂരിതം

വേദാന്തികയ മരണാവസരത്തിൽ ബ്രഹ്മബോധാനന്ദൻമാരാ യി രി ക്കും. രാജയോഗികളാകട്ടെ, സഹ സാരപത്മത്തിൽ പ്രാണനെ പൂ രിപ്പിച്ചിട്ടു°, ഉച്ചിയിൽക്കൂടി പ്രോ ബഹിഷ്കരണം നടത്തും. 72000 നാഡികളിലും കൂടി സദാ സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പ്രോ ണനെ ബോധപൂർവം അവയിൽനി നെല്ലാം മാററി സുഷുമ°നാനാഡി യിൽ മാത്രമായി കേന്ദ്രീകരിച്ചു സഹസാരപത<sup>്</sup>മത്തിൽ എത്തിക്കു ക. ഇതാണു് പൂരിതവകഭേദങ്ങയ സാധാരണർ ഇവയൊന്നും അറിയാ തെ ജീവിക്കുന്നു, മരിക്കുന്നു, അ യോഗിക∞ ത്രമാത്രം. ത്തെ ബോധപൂർവം നയിച്ചു സു സുഷുമ്യനയിൽ മാത്രമായി പോ ണനെ കേന്ദ്രീകരിച്ചു°്രഭൂമദ്ധ്യ ത്തിലേക്കു നയിക്കുന്നു. ആനന്ദി ക്കുന്നു. ബ്രഹ<sup>ം</sup>മചര്യവതത്തോ ടെ 12 വർഷത്തെ അഭ്യസനം ഈ അഷ്ടാംഗായോഗ പരിസമാപ്

തിക്കു വേണ്ടതുണ്ടു″.

# പൂർവം

സമനസ്കമായ ഈ പൂർവതാര യോഗം തന്നെയാണു് അനുസന് ധേയം. ഉത്തരതാരകയോഗം അമന സ്കമാകുന്നു. ശാഭവീമുദ്രയിലാ ണു് ഇതു സംഭവികുക.

# പൂർവമീമാംസപക്ഷം

കാർമ്മകാണ'ഡം. സ്വർഗ്ഗാനു ഭൂതിയെ ഉദ്ദേശിച്ചുള്ള യാഗാദി കർമ്മങ്ങള വിവരിക്കുന്ന വേദഭാ ഗം.

# പൂർവാർദ്ധം

പൂർവതാരകയോഗം.

# പൂർവാഭ്യാസം

മുജ്ജൻമങ്ങളിലെ പരിശീല നം.

# .പൂർവോ**ത്താ**നാസനം

മലർന്നു കിടന്നിട്ടും നീട്ടിയ കൈകളുടെ വിരലുകാം കാലുക ളുടെ നേർക്കു നീട്ടി ഉടൽ ഉയർ ത്തി സംഥിതിചെയ്യുക. പൃഷം ഭാഗംമാത്രം തറയിൽ തൊട്ടിരി കും.

# പൂർവോൽപന്നം

മുമ്പേ ഉണ്ടായതും. ജീവൻ ശരീ രങ്ങളിൽ പ്രവേശിക്കുന്നതിനുമു മ്പും ഉണ്ടായിരുന്നു. ആ ജീവൻ അനാദിയാകുന്നു.

# പൂഷാവും

ഒരു പ്രധാനനാഡി. ഹൃദയസ് ഥാനത്തുനിന്നു പുറപ്പെട്ടു് ഇട തു ചെവിയിലേക്കു പോകുന്നു.

### പൃഥഗ്ഭാവം

വേർപിരിഞ്ഞുള്ള ഒററയാൻ ഭാ വം. ഇതു സ്ഥാർത°ഥതയ°ക്കു നി ദാനമായിത്തീരുന്നു. നാം ഓരോ രുത്തരും പ്രപഞ്ചവസ്തുക്കളുടെ ഒരു ഭാഗമാണെന്നു വിശ്വസിച്ചു കൊണ്ടിരുന്നാൽ മനസ്സ് വിശാ ലമായി ആനന്ദത്തിൽ എത്തിച്ചേരു ന്നതായിരിക്കും. യോഗിക∞ ജന സംസർഗ്ഗം വെടിഞ്ഞു് പൃഥഗ് ഭാവം പുല**ർത്തിക്കൊണ്ടി**രിക്കുന്ന വരാകുന്നു; എന്നാൽ മാത്രമേ അ വരുടെ യോഗാഭ്യാസം പുരോഗമി ക്കുകയുള്ളൂ പുരോഗമിച്ചു കഴി ഞ്ഞാൽ പൃഥഗ്ഭാവം അനന്തമഹാ ശക്തി ഭാവമായി ആനന്ദമയമായി പരിണമിക്കും.

#### പൃഥചി

പഞ്ചഭൂതങ്ങളിലൊന്നു്. (2) കാൽമുട്ടുമുതൽ പാദം വരെയുള്ള ഭാഗം (3) ഏതൊരു ഘനപദാർത് ഥത്തേയും ഈ പേരിൽവിളിക്കാം. വെള്ളത്തിനുള്ളിൽ പ്രവേശിക്കാൻ സംയമാഭ്യാസം നടത്തിയിട്ടുള്ള യോഗിയ്ക്കു സാദ്ധ്യമാണു്. (4) ഭൂമി. യോഗിയ്ക്കുമാത്രമേ ഭൂമിസ്പർശംകൂടാതെ ഉയർന്നു പറക്കാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ. ശരീരം അത്രമാത്രം ലോലതമമാക്കി സൂക്ഷിച്ചിരിക്കണമെന്നുണ്ടു്.

#### പോഷണം

സമാനവായുവിൻെ പ്രവർത്ത നംകൊണ്ടു ശരീരത്തെ നിലനിർ ത്താൻ പോഷണദ്രവ്യങ്ങയക്കു സാ ധിക്കുന്നു. സമീകരണം തന്നെ പോ ഷണം.

#### പ്രകാമ്യം

സംയമാനുഷ<sup>്</sup>ഠാനത്തിന്റെ ഫ

ലമായി ഒരുവനു ലഭിക്കുന്ന സി ദ°ധികളിലൊന്നു്. ആഗ്രഹിക്കു ന്നവലബ്യമാക്കുന്ന സിദ്ധിയാ ണിതു്.

#### (പകാശം

സംയമംചെയ്തിട്ടുള്ള യോഗി യുടെ ശരീരത്തിൽ നിന്നു പ്രകാ ശം പരക്കുന്നുണ്ടു്. അതിനാൽ യോഗി ദേഹം അന്യർക്കു ദൃശ്യമായിത്തീരുന്നില്ല. 2) സത്വഗുണ പ്രവർത്തനംകൊണ്ടു് ലഭിക്കുന്ന ആത്മജ്ഞാനം. പ്രാണായാമാ ഭ്യാസത്താൽ ക്ളേശമാകുന്ന അ വിദ്യ അപ്രത്യക്ഷമാകുത്തോറും യോഗി പ്രകാശം ദർശിക്കുന്നു. മഹാവിദേഹധാരണയാണിതു്.

### പ്രകാശ്യം

മനസ്സിനെ ആത്മാവിലേക്കു നയികുന്ന ജ്ഞാനത്തിൻെറ ദീ പ്തി.

# പ്രകാശസാരൂപി

നാസാഗ്രദൃഷ്ടിയായി പത്മാ സനസ്ഥയോഗി ധ്യാനം ഉറപ്പി ച്ചാൽ, പ്രകാശസ്വരൂപിയായി ആ കാശഗമനം നടത്തും. മലർന്നുകി ടന്നുകൊണ്ടു പ്രകാശധ്യാനം നട അറിയാൽ സർവതരം ക്ഷീണവും നഗിക്കും. ഈ കിടപ്പിൽ തലയു ടെ പിൻവശത്തെ ധ്യാനിച്ചാൽ മര ണത്തെ ജയിക്കൻ കഴിയും. പ്രാ അായാമജയം സമ്പാദിച്ചിട്ടുള്ള രാ കയോഗിമാർക്കാണ് ഇതു സാദ് ധ്യമാകുന്നതു്.

### പ്രകൃതി

**ചാംഭാന്നതാ**വസ്ഥയിൽ നില **ഭരിഷ്കുന്നതതാം**. പുരുഷനും പ്രകൃതിയും യാഥാർത്ഥ്യങ്ങളാ കുന്നു, പ്രകൃതിപുരുഷൻമാരെ ഗാഢമായി ചിന്തിക്കുന്നതുതന്നെ ധ്യാനം. മനുഷൃത്വ വിഹീനമായ പോകൃതികാവസ്ഥ സസ്യമൃഗാ ദികളെ ബാധിക്കുന്നതാകുന്നു. (2) സ്ഥൂലശരീരത്തിലെ പരാശ ക്തി.

# പ്രകൃതിലയം

പ്രകൃതിയിൽ ലയിച്ചുചേരൽ. അസംപ്രജ്ഞാതയോഗം. പ്രകൃ തിലയൻമാർക്കു ഇതൊരു സ്ഥാഭാ വികാവസ്ഥമാത്രമാകുന്നു.

പ്രകൃത്യഷ<sup>്</sup>ടകരൂപസ്ഥാ നം

സഹസ്രാരപത<sup>്</sup>മത്തിലെ ധ്യാന സ<sup>ം</sup>ഥാനം.

# പ്രകൃത്യാപൂരണം

ജനനമരണങ്ങഠം പ്രകൃതിനിയമ ങ്ങളാണല്ലൊ. മരണാവസരത്തിലെ ചിന്താപ്രകൃതം അനുസരിച്ചു പുനർജൻമം ലഭിക്കുന്നു. അതുത നെ പ്രകൃത്യാപൂരണം.

#### [പകോപം

ചിത്തത്തിൻെ അവ്യവസ്ഥ. ജാലന്ധര ബന്ധാഭ്യാസത്താൽ നാഡികഠം ശുദ്ധവും ശക്തവും ക്രമീകൃതവും ആയി ഭവിച്ചിട്ടു പ്രകോപനരാഹിത്യം സംഭവി കുന്നു.

# പ്രഖ്യാ

പ്രേകാശം. ജ<sup>ം</sup>ഞാനപ്രേകാശം. സാ ദൃശ്യം.

#### പ്രഗതി

പ്രകർഷേണ (നല്ലവണ്ണം) യുള്ള ഗതി. മോക്ഷമാർഗ്ഗസഞ്ചാരം.

#### (പചാരസംവേദനം

പ്രാണനെ ഇഷ°ടാനുസരണം ശരീരാവയവഭാഗങ്ങളിൽ നിറു ത്താനും, ഓടിക്കാനും, മററു ശരീ രത്തിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കാനുമുള്ള യോഗികളുടെ കഴിവു°.

#### പ്രചിതാഭൻ

മഹർലോകനിവാസി. പഞ്ചേ പ്രദിയങ്ങളെ കീഴടക്കി ധ്യാനത്തിൽ 43,20,000 വർഷം ജീവിതം നയി ക്യുന്ന യോഗിവരേണ്യൻ. ഇത്രയും വർഷം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നവരെ കാൺമാൻ കഴിയുന്നതല്ലെങ്കിലും അസംപ്രജ്ഞാതസമാധിസ് ഥരായി ശതവർഷങ്ങരം ജീവിച്ചിരി കുന്ന മഹായോഗികരം ഹിമാല യാപർവതത്തിൽ ഇല്ലാതില്ല.

(പ്ച<sub>ം</sub>ശർദ<sub>്</sub>നേം

രേചകം.

(പച°ശർദ°ദനവിധാ<mark>രണ</mark> ഞട≎ം

നിശ്ചാസവും സഹിതകുംഭക വും,

### (പജൽപകം

ആവശ്യത്തിലധികം സംസാരി ക്കൽ. പ്രജൽപനം നടത്തുന്ന യോ ഗാഭ്യാസിയ്ക്കു് ഒരിക്കലും യോ ഗത്തിൽ സമുന്നതാവസ്ഥയെ പ്രാപിക്കാൻ സാദ്ധ്യമാകുന്നത ല്ല.

#### (പജാപതി

പന്ത്രണ്ടു നാഡികളിൽ സ്ഥിര വാസം ചെയ്തു അവയെ ഭരിക്കു ന്ന ദേവതമാർ.

#### (പജീവനം

കുണ്ഡലിനിശക്തി ഉണർ നാൽ പ്രാണവായു സുഗമമായി സുഷുമ്നാസഞ്ചാരം നടത്തുന്ന പ്രക്രിയ. മററു നാഡികളിൽ പ്രാണസഞ്ചാരം അപ്പോയ ഉണ്ടാ യിരികുന്നതല്ല.

### (പജ്ഞ

ഒരുകാര്യംത്തിൽ ലീനചിത്തനാ യിത്തീരുമ്പോരം അതിൽ ലയിച്ചു പോകുമല്ലൊ. ആത്മലയനമാ ണു്, യോഗശാസ്ത്രത്തിൽ ഉ ദ്ദഷ്ടമായുള്ള (പജ്ഞ 2) ത്രീ കാലജ്ഞാനം. 3) ബോധം—അദ് ധ്യാത്മജ്ഞാനം.

# (പജ്ഞാജ്യോതി

യോഗാഭ്യാസത്തിലെ 3--ാമത്തെ അവസ്ഥ. ഈ അവസ്ഥയിൽ സ വികാരസമ്പത്തിയുടെ അവസ്ഥ യിലാകുന്ന യോഗി പഞ്ചഭൂതങ്ങ ളേയും പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളേയും ജ യിച്ചിരിക്കും.

### പ്രജ<sup>ം</sup>ഞാനം

ധ്യാത്യമജ്ഞാനം. അദ് സ്യാത്യമജ്ഞാനം. •

# പ്രജ്ഞാനം ബ്രഹ്മഃ

ആത്മജ്ഞാനംതന്നെയാണും ബ്രഹ്മം. ഇതു മഹാവാക്യചതു ഷ്ടയത്തിൽ നാലാമത്തെവാക്യമാ കുന്നു. ദൈവം ജ്ഞാനസ്വരൂപ നാകുന്നു എന്നതു ഹിന്ദുമതത്തി ലെ ഒരു മഹത്തായ സിദ്ധാന്തമാ കുന്നു.

#### പ്രജ്ഞാപ്രസാദം

നിർവിചാരസമ്പത്തിയിലെ ആ ത്രാനന്ദം. പ്രജ്ഞയുടെ പരമോ ന്നതാവസ്ഥയിൽ നിർവിചാരാവ സ്ഥയായിരിക്കും.

### പ്രജ്ഞാവിവേകം

സമാധി. ജ്ഞാന, ജ്ഞാതൃ, ജ്ഞേയാവസ്ഥകളിൽനിന്നു അ തീതമായുള്ള അവസ്ഥ.

#### (പണവം

ഓം. ഈശ്വരനാമം, അ — ഉ — മ് എന്നിവ ചേർന്ന ഈ അക്ഷരം ഉച്ച രിച്ചുകൊണ്ടു് മരിക്കുന്ന ആളിനു പുനർജൻമംഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല. ലോകത്രയം, വേദത്രയം, അവസ് ഥാത്രയം, ഗുണത്രയം, അഗ്നി ത്രയം എന്നിവയെല്ലാം ഈ ഒററ അ ഷരത്തിൽ അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. അതിനാൽ തേജോമയ ബേഹ്മ ദ്ധ്യാനത്തിൽ യോഗിയെ എത്തി ക്കാൻ 'ഓം' ഒൻറ അന്ത്യോച്ചാരണ ഒൈർഘ്യം പ്രയോജകീഭവിക്കുന്നു അടു്. പ്രണവരഹിതമായ മന്ത്ര

# പ്രണാമിത്വം

സമ്മർദ് ഭകാരണം. വായു തൊ ലികും ആന്തരികാവയവങ്ങ കും മദ്ധ്യേ സമ്മർദ് ദം ഉണ്ടാക്കി കൊണ്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ വായു വിനെ പ്രണാമിഎന്നു വിളിക്കു ന്നു. അതിൻെ അവസ്ഥയാ

#### പ്രണിധാനം

ഓംകാരജപവും, ഓംകാരസാരൂ പമാകുന്ന ബ്രഹ്മത്തെക്കുറിച്ചു ള്ള അനവരത വിചിന്തനവും ചേർ ന്നതും. (2) നമസ്കാരം

#### പ്രണിപാതം

സാഷ്ടാംഗനമസ്കാരം.

### പ്രതിജ്ഞാനം

സുനിശ്ചിതമായ അറിവു്.

### പ്രതിപത്

കണ്ണുകയ പകുതിമാത്രം തുറ ന്നുള്ള ധ്യാനം. വെളുത്തപക്ഷത്തെ ആദ്യദിവസം. താരകബ്രഹ്മസ്ഥ രൂപം ദർശിക്കാൻ സഹായകമാക്കി ത്തീർക്കുന്ന താണിതു്.

#### പ്രതിപക്ഷഭാവന

അന്യരിൽ പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്ന ദുഖകോപാദികളെ ഗ്രഹിച്ചു് അ യാളെ ഗ്രഹിപ്പിക്കുന്നതു്. അ ജ്ഞാനദുഃഖകോപ വിദേഷാദി കളിൽ നിന്നു അന്യരെ ഒട്ടൊക്കെ മോചിപ്പിക്കാൻ ഈ ഭാവനയ്ക്കു സാധിക്കും. (കമേണ അഹിംസാ സിദ്ധാനത്തിൻെ പാരമൃത്തിൽ അയാളെ എത്തിക്കാനും കാരണമാ യിത്തീരും ഈ ഭാവന.

### പ്രതിപ്രസവം

ചിത്തത്തിനെ അലിംഗാവസ്ഥ യിൽ വൃക്തിതാവും സ്വാഭാവി കതയും നശിച്ചിരിക്കും. അതിനു ശേഷമുള്ള അവസ്ഥ. യോഗികഠം ക്കു സമാധിയിലുണ്ടാകുന്നതാ ണു് ഈ അവസ്ഥ.

#### പ്രതിഭ

സംയമാഭ്യാസത്തിനു ശേഷം യോഗിക്കുലഭിക്കുന്ന സൂക്ഷ്മദർ ശന ശ്രവണസ്പർശനാദി ശക്തി കഠം. അയാഠം സുഗന്ധവാഹിയു മായിരിക്കും. ഈ ഗുണവിശേഷ ത്തിൻെ അംശാംശം ഉള്ള കവിക ളേയും മററും പ്രതിഭാസമ്പന്നർ മാർ എന്നു സാധാരണർ പുകഴ് ത്താറുണ്ടു്. എന്നാൽ യോഗശാ സ്ത്രത്തിലെ പ്രതിഭ ആദ്യം പറഞ്ഞിരിക്കുന്നതാകുന്നു.

#### പ്രതിവീഷയം

വിഷയന്തോറുമുള്ള മനസ്സി ൻറ പ്രവേശനം. ഇതു സാതചിക ൻറതു്വേഗത്തിലും, താമസൻറ തു വളരെ സാവധാനത്തിലും, രാജ സൻേറതു് മദ്ധ്യമനിലയിലും ആണു് നടക്കുക.

### പ്രതീകോപാസന

സ്വന്തം നീഴലിനെ ധ്യാനിച്ചു (കമേണ നിഴലില്ലാ**ത്ത** അരൂപിയേ യും ധ്യാനിക്കൽ. നിഴൽധ്യാന ത്തിൽ ഭാർഢ്യംവന്നതിനുശേഷം, ആകാശത്തേക്കു നോക്കിയാൽ ത ൻെറരൂപം ആകാശത്തിൽ കാൺ സാധിക്കും. ഇതു ആയുർ ദൈർഘ്യം കൈവരുത്തും. മാത്രമ ല്ല വായുവിനെ സ്വാധീനമാക്കിയ അയായം ആകാശഗമനം ചെയ്യാൻ ശക<sup>ം</sup>തനായി ഭവിക്കയും ചെയ്യും. പ്രതീകോപാസകൻ ക്രമേണ പര മാത്മ ദർശനം സിദ്ധിച്ചവനായി ത്തീരും. യാത്രോകാലത്തും വിവാ ഹാവസരത്തിലും ശുഭാശുഭകർമ്മ ങ്ങളിലും പ്രതീകോപാസന പാപ വിനാശനം വരുത്തിനല്ല അനുഭവം വരുത്തും. നിരന്തരാഭ്യാസം മോ

ക്ഷംതന്നെ കൈവരുത്തുന്നതായി രിക്കും.

#### പ്രതിസർഗ്ഗം

മരുമരീചികാദിയുടെ തോന്നൽ.

#### പ്രതിസംവേദനം

അന്തരവലോകനം. ആത്<sup>°</sup>മദർശ നം.

### പ്രത്യയം

ചിത്തവൃത്തി വിഷയനിരോധം. അസം(പജ്ഞാത സമാധിയിലെ പ്രകൃതിലയനാവസ്ഥ.

# പ്രത്യക്ഷേതന

പ്രത്യേകം പ്രത്യേകമായുള്ള പുരുഷാവസ്ഥ. അന്തരവലോക നശക്തി.

# (പത്യക<sup>ം</sup>ചേതനാധിമുഖം

പ്രത്യേകം പ്രത്യേകമായുള്ള സ്വീകാര്യത.

# പ്രത്യക്ത്വം

ഓരോ ശരീരത്തിലും പ്രത്യേകം പ്രത്യേകമായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ചൈതനും. യോഗി തുടർച്ചയാ യായി ചിത്തവിസ്മരണം വരു ത്തുന്ന സമാധിയിൽ ലയിക്കും ബോരം ബ്രഹ്മദർശനം ലഭിക്കും പ്രത്യക്ത്വം അസ്തമിച്ചിരിക്കു കയും ചെയ്യും. പ്രപഞ്ചാവലോക നശക്തിയുടെ ശൂന്യതയാണു് പ്രത്യക്താത്തിനു കാരണം.

### പ്രത്യയം

<sup>1</sup>) ചിത്തവൃത്തി. 2) അസംപ്ര ജ<sup>ം</sup>ഞാതനിരോധനം.

# (പത്യക<sup>ം</sup>ഷം

കണ്ണുകൊണ്ടു നേരെകാണുന്ന തു°. യോഗികഠംകു ആത്മദർശ നം ഉണ്ടാകുന്നതു° സാധാരണരാ യുള്ളവർ കണ്ണുകൊണ്ടു രൂപങ്ങളെ കാണുന്നതുപോലെയാകുന്നു. പ്രത്യക്ഷ് പ്രമാണം

കണ്ണിൽകാണാവുന്ന പ്രമാണം.

### (പത്യക്ഷയജനം

യോഗി സ്വശരീരത്തിൽ ആത്മ ദർശനം നടത്തുന്ന ആളാകുന്നു. ധ്യാനയോഗത്തിലെ ഒരു അവസ് ഥയാണിതൂ്. 16:64;32 മാത്രാക്ര മത്തിലെ പ്രാണായാമം 3 മണി ക്കൂർവീതം 4 തവണ ദിനംപ്രതി നടത്തിയാൽ പ്രത്യക്ഷയജനം ഫല പ്രദമാകും.അതോടെ യോഗി സ്വ ശരീരത്തിൽ നിഷ്കളബിന്ദുവായ ബ്രഹ്മത്തെ ദർശിച്ചു ആനന്ദി

# പ്രത്യാഹരണം

ശിരസ്സിൽനിന്നു താഴോട്ടു് പ്രവഹിക്കുന്ന അമൃതത്തെ ആഹ രിക്കുന്നതു് പൊക്കിളിനു ചു ററുമുള്ള വയറിൻഭാഗമാകുന്നു. സൂര്യനിൽനിന്നു് ഉദ്ഭവിച്ചു് ചന്ദ്രനിൽ പതിക്കുന്നു എന്നു ഭാ

# പ്രത്യാഹാരം

ആശ, വികാരം, വിചാരം ഇത്യാ ദിയിൽ നിന്നു മനസ്സിനെ പി തിരിപ്പിക്കൽ. ചിത്തവൃത്തികരം ഇല്ലാതായാൽ ചിത്തസ്വരൂപം മാ ത്രം അവശേഷിക്കും. ഇതു അ ഷ്ടാംഗയോഗത്തിലെ അഞ്ചാമ തേതതാകുന്നു. മനസ്സ്യാതൊ ന്നിലും പ്രവേശിക്കാതെ പ്രാണ നിരോധം ചെയ്തു രണ്ടുനാഴി കയെങ്കിലും സ്ഥിതിചെയ്താൽ മാത്രമേ പ്രേത്യാഹാരമാകുന്നു ജ്ജൂ.

### പ്രത്യാഹാരഭേദങ്ങയ

1) മനസ്സിനെ സർവചിതാ വിനിർമുക്തമാക്കുന്നതു്. 2) ദ അമൂലം, കണ്ഠം, വയറു്, നാഭി, ചെറുകുടൽ, ഹൃദയം, കുണ്ഡ ലിനി, മൂലാധാരം, കടിപ്രദേശം, തുട, കണങ്കാൽ, പാദാംഗുഷ്ഠം ഇവിടങ്ങളിൽ പ്രോണനെ നിരോ ധിച്ചു നിറുത്തുക. ഇത്രത്തോളം കൈ പ്രാണായാമാഭ്യസനം നട ത്തിയിട്ടാണ് ഒരാരം രാജയോഗി

### പ്രത്യുപഭോഗം

ബുദ്ധിനൽകുന്ന വാർദ്ധകൃ മരണ ദുരിതങ്ങ**ം**.

### പ്രത്യൈകതാനതാധ്യാനം

ഒററവസ<sup>°</sup>തുവിൽ മാത്രമായി ഉറച്ചധ്യാനം. ഈ ധ്യാനത്തിൻെറ അടുത്തപടി സമാധി ആകുന്നു.

### പ്രദീപം

പ്രകാശം. ഓരോ ശരീരാവയവ ഭാഗത്തും രാജയോഗി ദർശിക്കുന്ന പ്രഭാപൂരം.

#### പ്രവധാനം

പ്രകൃതി.

# പ്രനഷ<sup>ം</sup>ടശ്വാസനിശ്വാസ

. ശ്വാസോച്യ്വാസം നഷ്ടമാ യിരിക്കുകയും, എന്നാൽ ശരീര് ത്തിൽ ജീവനുണ്ടായിരിക്കയും ചെയ്യുന്ന അവസ<sup>ം</sup>ഥ.

### പ്രപഞ്ചപ്രതീതി

പ്രപഞ്ചംഉണ്ടെന്നുള്ള തോന്നത് . പ്രമാത°മാവു° അരൂപിയായ ആണും സർവത്രവ്യാപിച്ചിരി ക്കുന്നതു്. പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടെന്നു തോന്നുന്നതു് അജ്ഞാനം നിമി ത്തമാകുന്നു. ഈ തോന്നൽ ആണു മായ. പ്രപഞ്ചബോധത്തെ നശിപ്പി ച്ചു അരൂപിയായ അഖണ′ഡസച്ചി ഭാനന്ദൻ സർവത്ര വ്യാപിച്ചിരി ക്കുന്നു എന്നു വിശ്വസിക്കാനാ ണു് ശ്രീശങ്കരപ്രഭൃതികളുടെ ഉപ ദേശം. ദൈവം അരൂപിയും സ്വരൂ പിയും ആണെന്നാണും മദ്ധചാ ചാര്യരുടെ അഭിപ്രോയം. അതും ചിന്തനീയമാകുന്നുണ്ടു°.

#### പ്രഭാതം

സൂര്യോദയസമയം. രാവിലെ നാലരമണിമുതൽ. (3 3/4 നാഴിക വെളുക്കാനുള്ളപ്പോയ= ബോഹ്മ മുഹുർത്തം) ഈ സമയം പച്ചവെ ള്ളത്തിൽ കുളിച്ചാൽ ആരോഗ്യവർ ദ്**ധനയുണ്ടാ**കും .് വൈകുന്നേര ത്തും ഇതുപോലെ ഒരുവർഷം കു ളിച്ചാൽ ആ ആളിനു പനിപിടി ക്കില്ല. പിന്നേയും ഈരണ്ടുനേര ത്തെ കുളി തുടർന്നുകൊണ്ടിരി ക്കുന്നതു നല്ലതാകുന്നു. മഹർഷി കുളിക്കാറുണ്ടായിരുന്നതു<sup>ം</sup> അന്ത്യാമത്തിൽ ആയിരുന്നു (7 2/1 നാഴിക വെളുക്കാനുള്ള പ്പോയ) പ്രഭാതസമയം ഒരു മണി കൂർ നടക്കുന്നതും ദീർഘായുർ യോഗം വരുത്തുന്നതായിരിക്കും. പേഭാതത്തിൽ പഠനംനടത്തുന്ന വി ദ്യാ<del>ർത°ഥിക</del>ാം മിടുക്കൻമാരായ**ീ** 

ത്തീരും. 99 ശതമാനം ജനങ്ങളും വിലയേറിയ ഈ പ്രഭാതത്തെ ഉപ യോഗപ്പെടുത്തുന്നില്ല എന്നതു<sup>ം</sup> ഒരു ദുഃഖസത്യമാകുന്നു.

#### (പഭാവം

ഹൃദയപത'മത്തിൽ മിന്നൽപോ ലെ പ്രകാശിച്ചു തുളച്ചുകയറുന്ന പ്രാണായാമപ്രവർത്തനം.

### പ്രേഭുതം

\_ പരമാണുമുതൽ \_ പരമോന്നതാ -കൃതിവരെയുള്ള രൂപങ്ങയം.

### പേഭൂതാവിലമൂത്രം

വർദ്ധിച്ചതും കലങ്ങിയതുമായമൂത്രം. പ്രമേഹരോഗത്തിൻറ ഒരു ലക്ഷണമാണിതു്. രാവിലെ ചെറുപയറ് അവിച്ചുതിന്നാൽ മൂ ത്രവർദ്ധന മൂന്നുമാസംകൊണ്ടു കുറഞ്ഞു രോഗത്തിനു അൽപം ശ മനം സിദ്ധിക്കും.ആണ്ടിൽ രണ്ടു മൂന്നു തവണ ആരോഗ്യവാൻമാർ പോലും മൂത്രപരിശോധന നട

#### (പമ

യഥാർത°ഥബോധം അപ്രേമയാ ണു° അയഥാർത°ഥബോധം.

#### (പമത്തത

പ്രാദം.

#### പ്രചമാണം

യഥാർത°ഥ ബോധത്തിനു കാര ണമാകുന്നവൃത്തി. ഇതു മൂന്നുവി ധത്തിലുണ്ടു°—പ്രതൃക്ഷം അനു മാനം ആഗമം.

#### (പമേയം

വിശ്വാസത്തിനുള്ള ജ<sup>്</sup>ഞാനം.

#### പ്രയത്നം

പരിശ്രമം. യോഗാഭ്യാസത്തി നുവേണ്ടുന്നതുപോലെ പ്രയത് നം മററു് യാതൊന്നും സാധിക്കു ന്നതിനുവേണ്ടിവരുന്നില്ല.

#### (പയാണകാലം

മരണസമയം.

#### പ്രവൃത്തിമാത്രജ്യോതി

പ്രവർത്തനനിരതത്വം കൊണ്ടു മനസ്സിനുണ്ടാകുന്ന ജ്യോതി സ്സ്. യോഗാഭ്യാസപ്രവർത്ത നംകൊണ്ടു് യോഗിദേഹം പ്രകാ ശമാനമായിത്തീരുന്നു. സാത്വിക പ്രവർത്തനം വേഗതയുള്ളതും,രാജ സപ്രവർത്തനം അത്രതന്നെ വേഗ മില്ലാത്തതും, താമസിക പ്രവർത്ത നം നിശ്ശേഷം ജാഡ്യമയമായി തീർന്നിട്ടുള്ളതും ആകുന്നു.

### (പവൃത്തി

മാനസികവും കായികവും ആ യ ജോലികഠം ചെയ്യൽ. യോഗ മനോഭാവമുള്ള ആഠം ഏതൊരു പ്ര വൃത്തിചെയ്താലും അ തി നു പൂർണ്ണതയുണ്ടായിരിക്കും. യോ ഗികഠംകു പ്രവൃത്തികളൊന്നും ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല.

### പ്രശാന്തി

നാഡീചലനം പോലുമില്ലാ അ സുഖാവസ്ഥ.

#### പ്രശാന്തം

കണ്ണുതുറന്നിരുന്നാലും - ഒന്നും കാണാതെ കേഠംക്കാതെ സ്പർശന ബോധമില്ലാതെയുള്ള - അവസ്ഥ.

#### (പശ്വാസം

ശ്വാസംവിടൽ. 16 സെക്കണ്ടിൽ ശ്വാസംവലിച്ചു് 32 സെക്കണ്ടിൽ ശ്വാസം വിടുന്ന പരമോന്നത ശ്വ സനക്രിയയും, 64 സെക്കണ്ടിൽ നിറുത്തൽചെയ്യുന്ന സ ഹിതകുംഭകവും, ശ്വാസംവിട്ടതി നുശേഷം ശ്വാസംവലിക്കാതെ 2 നാഴികസ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ബാഹ്യ കുംഭകവും സ്ഥായത്തമാക്കിയിട്ടു് അനേകദിവസങ്ങരം ശ്വാസനിശ്വാ സരഹിതനായി സ്ഥിതിചെയ്യു ന്ന യോഗി അസം പ്രജ്ഞാതസമാ ധിയിലേക്കു കടക്കുകയായി. 12 **വർഷത്തെ നിരന്തര(പാ**ണായാമാ ഭ്യാസംകൊണ്ടു സാധിക്കേണ്ടകാ രൃമാണിതു<sup>ം</sup>. ് ''ശ്വാസപ്രേശ്വാസ **യോർഗതി വിച<sup>ം</sup>ശേദ**:പോണായാ മ: '' എന്ന പാതഞ<sup>്</sup>ജലസിദ്ധാന്തം **ഇതാണു പ്രഖ്യാപനം** ചെയ്യുന്ന തുട്.

#### പ്രസന്നചിത്തൻ

മന:പ്രസാദമുള്ളവൻ. ഒരിക്ക ലും മുഃഖിക്കാത്തയോഗി.

#### പ്രസവം

രൂപംസ്വീകരിക്കൽ.

#### പ്രസാദഗമനം

മന:പ്രസാദത്തെ പ്രാപിക്കൽ.

#### പ്രസാദനം

സംശുദ്ധീകരണം. മൈത്രി, കരുണ, മുദിത, ഉപേക്ഷ എന്നീ നാലു മനോഭാവങ്ങളാണു<sup>ം</sup> ചിത്ത പ്രസാദനമുണ്ടാക്കുന്നതു<sup>ം</sup>.

# [പസാദഹേതുക്കാം

1) ഏകാന്തവാസം.

- 2) ലഘുഭോജനം
- 3) മൗനം
- 4) ആശാരാഹിത്യം
- 5) ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം
- 6) ശ്വാസനിയന്ത്രണം.

# (പസാരിതപാദോത്താനാ സനം

കാലുകഠം ഇരുവശങ്ങളിലായി അകററി നിന്നിട്ടു<sup>ം</sup> തല തറയിൽ വയ<sup>ം</sup>ക്കുക. ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചും കാൽപ്പടങ്ങളിൽ പിടി ച്ചും സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെയ്യാം.

### പ്രസുപ്തി

ധർമ്മമേഘസമാധിയിലെ ക്ളേ ശാവസ്ഥ. ഇതു ചിത്തത്തിൻറ പ്രതിപ്രസവത്തിനു മുമ്പുള്ള അ വസ്ഥയാകുന്നു.

### (പക്ഷാളനധൗതി

ഇതുതന്നെ ബഹിഷ്കൃതധൗതി. പൊക്കിയവരെ ജലത്തിൽനി ന്നു ഇടത്തേ ചൂണ്ടുവിരലിൻെ അററം മലദ്വാരത്തിൽ കടത്തി ചു ഴററി ശുദ്ധീകരിക്കൽ. മലദ്വാര ത്തിൽകൂടി ജലം ഉള്ളിലേക്കു വ ലിച്ചെടുത്തും, കുടലിനെ പുറ ത്തേക്കെടുത്തും ഹായോഗികയ ഈ പ്രക്ഷാളനക്രിയ നടത്താറു ണ്ടു്. ഉദരരോഗങ്ങളാന്നും ബാ

#### പ്രേളയം

അപ്രത്യക്ഷമാകൽ.

### പ്രാകാശ്യം

പ്രകാശമയമായി സ്വശരീരത്തെ മാററാനുള്ളശക്തിവിശേഷം. അ ഷ'ടൈശവരൃങ്ങളിലൊന്നു'. രാജ യോഗിക്കുമാത്രം സിദ"ധമാകുന്ന ഒരു ശക'തിവിശേഷമാണിതു'.

### പ്രാകൃതികം

സ്വാഭാവികവും പഠിക്കാതെ ല ഭികുന്നതുമായ അവസ്ഥ. പരി ശ്രമംകൂടാതെ ഇതു വികാസംപ്രാ പികുന്നതുമാണു്. അസാധാര ണത്വം പല പ്രകാരത്തിലും ജൻമ നാസിദ്ധിച്ചിരുന്ന കപിലൻ ഇ തിനു ദൃഷ്ടാന്തമാകുന്നു.

(പാകൃതികഗുണങ്ങ⊙ ം പ്രകൃത്യാള്ള ഗുണങ്ട∞.

പോങ<sup>്</sup>മുഖീമുദ്ര ഷൺമുഖീകരണമുദ്ര.

### പോജാപത്യം

സകലലോകങ്ങളേയും കുറിച്ചു ജൻമനാ സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ള ജ്ഞാ നം. സൂരുനിൽ സംയമം ചെയ് താൽ ഇതു സിദ്ധിക്കും.

### പ്രാജ്യതൻ

അറിവുള്ളവൻ. തേജസ്വി. ആ ത്രജ്ഞാനമുള്ളവൻ അവിച്ശി ന്നനും പാരമാർത്ഥികനും ആ ണു് ഈ ബ്രഹ്മചൈതന്യതേജ സ്വി.

#### പ്രാണൻ

പ്രാണൻ, അപാനൻ, ഉദാനൻ, സമാനൻ, വ്യാനൻ എന്നീ പഞ്ച വായുക്കളിൽ പ്രഥമൻ. ഇവയ്ക്കു സാമാന്യകരണ വൃത്തി യാ ണു ള്ള തു്. അതിനാൽ ഇവ അഞ്ചും ചേർ ന്നുള്ളതാണു് പ്രാണൻ. പ്രാണശ ക്തി നഖശിഖപര്യന്തം വ്യാപി ച്ചിട്ടുണ്ടു്. പ്രാണസഞ്ചാരമില്ലാ ത്ത വല്ലഭാഗവും ശരീരത്തിലുണ്ടായാൽ ആ ഭാഗം മരവിച്ചിരിക്കും. പ്രാണനോടൊത്താണു്ശരീരവും മനസ്സും സഞ്ചരിക്കുന്നതു്. ഒ രു സാധാരണൻ നടത്തുന്ന 2 1600 ശ്വാസനിശ്വാസങ്ങളെ നിശ്ശേഷം നിറുത്തൽചെയ്യാൻ രാജയോഗിയ്ക്കു കഴിയും. അതാണു് അ സംപ്രജ്ഞാതസമാധിയായി പരി ണമിക്കുന്നതു്. അയാരം വിചാരി ച്ചാൽ മാത്രമേ അയാളുടെ ജീവൻ പുറത്തുപോകയുള്ളൂ. പോകുന്നതാകളെ, വേദനാരഹിതവും അനായാസവും ആയിട്ടായിരിക്കും.

#### പ്രാണകർമ്മങ്ങരം

(പാണവായുക്കളുടെ കർമ്മങ്ങ⇔. പഞ്ചപ്രോണവായുക്കരംക്കു<sup>ം</sup> ശരീര ത്തിൽ 5 തരം കർമ്മങ്ങളാണുള്ള തും. അവ: (1) പ്രോണൻ ഹൃദയ ത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നു.നാഡി കളുടെ **ഉള്ളിൽ** പ്രവേശിക്കുന്നു. (2) അപാനൻ ഗുദത്തിൽസ്ഥിതി ചെയ്തു മലമൂത്രവിസർജനം ചെയ്യിക്കുന്നു (3) സമാനൻ. നാഭി യിൽ സ്ഥിതിചെയ്തു ഭക്ഷ്യ ത്തെ പാകംചെയ്യുന്നു. (4) ഉദാ നൻ. **കണ<sup>ം</sup>ാത്തി**ൽ സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെ യ്തു സംസാരിപ്പിക്കുന്നു. (5) വ്യാനൻ ശരീരമാസകലം സ്ഥി തിചെയ്തു് ഉൻമേഷനിമേഷാ ദിക<del>∞ നിർ</del>വഹിക്കുന്നു. വായു വിൻെ പ്രവർത്തനഭേദം അനുസ രിച്ചു<sup>ം</sup> ഇങ്ങനെ അഞ്ചു പേരുവ ന്നു എങ്കിലും ഇയയെല്ലാം പ്രാണ വൃത്തികഠം തന്നെയാകുന്നു. 🐇

### ്പാണഗതി

പ്രാണൻെ ഗതിക≎. മന്ദവും ദീർഘവും ആയി പലതരം പ്രാണ ഗതികളുണ്ടു്. തടസ്സം അരനി ഷംപോലും സംഭവിക്കാതെ ക്രമാ നുഗതമായി പ്രാണഗമനം ശരീര ത്തിൽ നടക്കുന്നതു ആരോഗ്യലക്ഷ ണമാകുന്നു.

### (പാണഗതിനിരോധനം

ഇടതുമൂക്കിൻദ്വാരത്തിൽ കൂടി ശാസിച്ചു വലത്തേ മൂക്കിൻദ്ധാര ത്തിൽകൂടി നിശ്വസിക്കുക. തു ടർന്നു° വലതുമൂക്കിൻദ്വാരത്തിൽ കൂടി ശാസിച്ചു ഇടതുമൂക്കിൻദാാ രത്തിൽകൂടി വിടുക. ഈ അനു ലോമ വിലോമ(കമത്തിലുള്ള ശാ സനക്രിയ 80 എണ്ണം വീതം ദിവ സം 2 തവണ അഭ്യസിച്ചു ഒരുമാ സം കഴിഞ്ഞിട്ടു<sup>ം</sup>, ശ്വസനാനന്തരം ശ്ചാസം തടഞ്ഞു നിറുത്തുന്ന സ ഹിതകുഭകം നിശ്ചാസാനന്തരമുള്ള ബാഹൃകുംഭകം; പൂരകരേചകങ്ങ് ളില്ലാത്ത കേവലകും <del>ഭകത്തോ</del>ടെ പ്രാണസഞ്ചാരനിരോധനം നടന്നി രിക്കും. മരണജയംതന്നെയാണി തും. ഒരു സാധാരണനു 12 വർഷ ത്തെ അഭ്യസനംകൊണ്ടു ഇതു സാ ധിക്കും.

#### പ്രാണജയം

പ്രാണന്റെ പ്രകൃതം ചലനമാ കുന്നു. ആ ചലനം നിറുത്തിയാൽ ആനന്ദമായി. മഹാമുദ്രയുടെ അ ഭ്യാസംകൊണ്ടു് പ്രാണനെ സു ഷുമ്നയിൽകൂടി സഹസ്രാരപ ത്മത്തിൽ എത്തിച്ചാൽ ചലനം നി ശ്ശേഷം നിന്നു ആനന്ദാനുഭൂതി ഉണ്ടാകും. ഇതാണു് പ്രാണജയല ക്ഷണം. പ്രാണനെ ഇഷ്ടംപോ ലെ ഓരോ അവയവഭാഗത്തിലും സങ്ങളും വർഷങ്ങളും പ്രോണനെ സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ നിറുത്തി ബോധാതീതാവസ്ഥയിൽ സ്ഥി തിചെയ്യുന്നയോഗീശ്വരൻമാർ ഇന്നും ഹിമാലയത്തിൽ വസിക്കു ന്നുണ്ടും സമ്പൂർണ്ണപ്രോണജയം സിദ്ധിച്ച ആളിനു മരണമില്ല. അയാരം രാജയോഗികളിൽ അഗ്രേ സരനാകുന്നു.

#### പ്രാണമനോലയം

പോണൻ ലയിക്കുന്നിടത്തു മന സ്സും ലയിക്കും. മനസ്സ് ല യിക്കുന്നെടത്തു പ്രോണനും ലയി കും. രണ്ടിൻേറയും ലയനം ആന ദാവസ്ഥയിലേക്കു മനുഷ്യനെ നയിക്കും.

#### പ്രാണമയകോശം

അന്നമയകോശം പ്രാണമയകോ മനോമയകോശം വിജ്ഞാനമയ കോശം ആനന്ദമയകോശം എന്നി അനെ മനുഷ്യശരീരത്തെ അഞ്ചു കോശങ്ങളായി വ്യവഹരിച്ചുപോ രുന്നുണ്ടു്. അവയിൽ രണ്ടാമത്തേ താണിതു്. ശരീരം പ്രാണൻ മാ ത്രമായുള്ളതാണെന്നു അചഞ്ചല മായി വിശ്വസിക്കുന്ന യോഗിക്കം ആനന്ദമയമായി ജീവിതം നയി

#### പ്രാണമാത്രപ്രൻ

സ്ഥൂലദൃഷ്ടിക്കു അദൃശ്യനായി, പ്രാണസ്ഥരൂപമായി ജീവി തം നയിക്കൽ. ശരീരത്തിനെ അത്ര യേറെ ലോലതരമാക്കി ജീവിക്കാൻ യോഗീശ്വരൻമാർക്കു കഴിയും. യോഗീശ്വരദേഹത്തിനു നിഴൽ ഉ ണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല. അപ്പൂപ്പർതാ ടിയേക്കാരം ലോലതരമായി വായു വിൽ ജീവിക്കാൻ ഇവർക്കു കഴി യും.

#### പ്രാണമാനസൈക്യം

പ്രാണനും മനസ്സും ഐക്യം പ്രാപിച്ചാൽ സമാധി ആയി.

#### ്പ്രാണരോധനം

പ്രാണരോധനം, പ്രാണനിരോധനം, പ്രാണരോധനം, പ്രാണായാമം, പ്രാണാഭ്യ സനം, കുംഭകം എന്നിവയെല്ലാം അൽപ്പാൽപ്പം വൃത്യാസത്തോടുകൂടിയ പ്രാണായാമം തന്നെ. കാല ദൈർഘൃത്തിൻെറ വൃത്യാസംമാത്രമേ ഇക്കാര്യത്തിൽ പരിഗണനീയമായി ഭവികുന്നുള്ളൂ.

#### പ്രാണവശ്യം

പ്രാണനെ സമ്പൂർണ്ണം സചാധീ നമാക്കിത്തീർത്തിരിക്കുന്ന അവ സ്ഥ.

#### പ്രാണവാതം

ഉള്ളിലെ പ്രാണനാകുന്നവാതം. ഇതിനെ ജയിക്കാതിരിക്കുന്നെട ത്തോളം ഒരുവൻ രാജയോഗിയാ യിഭവിക്കുന്നതല്ല.

### പ്രാണവായു

Oxygen എന്ന ഇംഗ്ളീഷ് പദ ത്തിൻെറ അർത്ഥമാണിതും. ജീ വിതം നിലനിറുത്തുന്ന പോണ നെ പ്രാണവായു എന്നും പറയാ റുണ്ടു്.

# പ്രാണവിദ്യ

സമസ്തവസ്തുക്കളിലും വ ച്ചു ശ്രേഷ്ഠമാണു് പ്രോണൻ എ ന്നു കരുതി പ്രണപ്രക്രിയകരം ന ടത്തൽ. സകലതരം പ്രാണായാമ ങ്ങളും അടങ്ങിയിട്ടുള്ള ശാസ്ത്ര സംഹിത.

### പ്രാണവൈഷമ്യം

പ്രാണൻെ സുഗമസഞ്ചാരത്തി നു നേരിടുന്ന വൈഷമ്യം. ഈ വൈഷമ്യം പല രോഗങ്ങഠക്കും കാരണമാകുന്നുണ്ടു്. ആ രോഗ ങ്ങഠ സകലതും പ്രാണായാമപ്ര ക്രിയകഠംകൊണ്ടു നശിപ്പിക്കാൻ ഹായോഗികഠക്കു കഴിയും.

### പ്രാണവ്യവഹാരം

സാധാരണ ശ്വാസോക്യവാസ ത്തിൽ 1.5 സെക്കണ്ടു ശ്വസിക്കാ നും 2.5 സെക്കണ്ടു നിശ്വസിക്കാ നും വിനിയോഗിക്കപ്പെടുന്നു. ഒ രു സെക്കണ്ടിൽ 2 തവണ നിശ്വ സിക്കുന്നതുമുതൽ 16:64:32 എന്ന മാത്രാക്രമത്തിൽ ശ്വസനക്രിയ ഏകദേശം 2 മി. നടത്താവുന്നതാണും. ഇങ്ങനെ പല ദൈർഘ്യത്തിലുള്ള ശ്വസനക്രിയക്കാണു പ്രോണവുവഹാരം എന്നു പറയുന്നതും.

### പ്രാണസം ഗ്രഹണം

പ്രാണനെ ഉള്ളിലാക്കി നിലനി റുത്തൽ.

#### പ്രാണസംയമം

സകല പ്രവർത്തനരാഹിത്യമാ ണു പ്രാണസംയമലക്ഷണം. ഇതി ഒർറ സമ്പൂർണ്ണാവസ്ഥ സമാധി യാകുന്നു. അതുതണെ വൃത്തിവി സ്മരണം. എന്നാൽ അപ്പോഴും ബ്രഹ്മ ത്വ ഭാവനയുണ്ടായി രി ക്കും. സകല പ്രവർത്തനരാഹിത്യ ത്തിൽ പ്രാണൻ നല്ലവണ്ണം അടക്കം ചെയ്യപ്പെട്ടിരിക്കും.

#### പ്രാണായാമം

ശ്ചാസനിശ്ചാസരഹിതമായി സ<sup>ം</sup> ഥിതിചെയ്യൽ. ംസാംഗ്രസാ സയോർഗതിവിച്ഫേദ''മാ ണു പ്രാണായാമം എന്ന പതഞ<sup>്</sup>ജലി യുടെ നിർവചനംതന്നെ സാർവ ത്രിക സ്വീകാര്യത ലഭിച്ചിരിക്കു ന്നലക്ഷണം. ശാസിച്ചതിനുശേഷം പ്രാണാനെ ഹൃദയത്തിൽ നിലനി റുത്തുന്നതു സഹിതകുംഭകം. ആ യവസരത്തിൽ താടി, നെഞ്ചിൻ മേൽ തൊട്ടിരിക്കും. വയർ ഉള്ളി ലേക്കു വലിഞ്ഞു° സ°ഥിതിചെ യ്യുകയും ചെയ്യും. പ്രാണനെ മന്ദ മായി പുറത്തേക്കു് ബഹിർഗമി പ്പിക്കുന്നതാണു' രേചകം. പ്രോണ നെ ഉള്ളിൽകടത്തിയതു പൂരക വും. പ്രാണനെ പുറത്തുവിട്ടതി നുശേഷം, ശ്വാസംവലിക്കാതെ കു റെസമയം ഇരിക്കുന്നതു° ബാഹ്യ കുംഭകം. ആ നിലയിൽ വളരെനേ രം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു സ്തംഭ വൃത്തിയാകും. അതു സുഖമായി രിക്കണമെന്നുമുണ്ടു°. പൂരകത്തി നു<sup>ം</sup> 5—ം സഹിതകുംഭകത്തിനു<sup>ം</sup> 20-ം രേചകത്തിനു<sup>ം</sup> 10-ം മാത്രാ ക്രമത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്താൽ ഒ രു പ്രാണായാമമായി.മാത്രാക്രമം വർദ്ധിപ്പിച്ചു° 16:64:32 മാത്രാ ക്രമത്തിൽ ഒരു പ്രാണായാമം നട ത്താം. ഇതു് രാവിലെ 3 എണ്ണം അ ഭൃസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാൽതന്നെ ജ ലദോഷം, തലവേദന, പനി ഇത്യാ ദിയൊന്നും പിടികൂടാതെ ജിവി തം നയിക്കാം. യോഗികരം ദിനം പ്രതി 80 വീതം, രാവിലേയും, ഉച്ചയ്ക്കും, സന്ധ്യക്കും, അർ ഒ<sup>ം</sup>ധരാത്രിയിലുമായി 320 പ്രോ ണായാമം 6 മാസം അഭ്യസിച്ചു° 57600 എണ്ണത്തിയുപരം തികച്ചാൽ കുണ്ഡലിനിശക്തി ഉണർന്നു ആനന്ദം അനുഭവിക്കാം. ''ഞാൻ ബേഹ്മമാകുന്നു എന്നും'' ''സക ലരും ബേഹ്മമാകുന്നു'' എന്നും ഉള്ള പരമോന്നതചിന്താമണ്ഡല ത്തിൽക്കൂടി സമാധിയെ പ്രാപി ക്കാം ബാഹ്യാഭ്യന്തര സ്തംഭവം ത്തിർദേശകാലസംഖ്യാഭി: പരിദ്ര ഷ്ടദീർഘസൂക്ഷ്മ: ''എന്ന പ്രാ ബായാമ നിർവചനത്തിലെ ഓരോ വാക്കിലേയും പ്രക്രിയ ഗുരുമുഖ ത്തുനിന്നു ഗ്രഹിച്ചു അഭ്യസനംന ടത്തുന്നവരാണും' രാജയോഗികളാ

#### പ്രാണായാമപരായണൻ

പ്രാണായാമത്തിൽ തന്നെ സർവ ദാസ്ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ. ശ്വാസ നിശ്വാസരഹിതനായി കേവലകും ഭകത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവൻ. ക്രമേണ അസംപ്രജ്ഞതാസമാധി സ്ഥനായിട്ടാണ് ഈ യോഗിയുടെ ഗതി.

#### പ്രാണായാമഭേദം 🖟

പൂരകം, സഹിതകുംഭകം, രേച കം, ബാഹ്യകുംഭകം, കേവലകുംഭ കം ഇവയെല്ലാം ഒരു പ്രാണായാമി അഭ്യസിച്ചിരിക്കണം. ഇവ ഗുരൂ പദേശംകൊണ്ടു് സാധിക്കേണ്ടതാ കുന്നു.

സൂര്യഭേദന, മുജ്ജായി, സീൽക്കാരീ, ശീതളീതഥാ ഭസ്ത്രികാ, ഭ്രാമരീ, മൂർച്ശാ

പ്ളാവിനീതൃഷ്ടകുംഭക: എന്ന ശാസ്ത്രം അനുസരിച്ചു് എടുവിധം പ്രാണായാമം ഉണ്ടു്. ഉജ്ജായി പ്രാണായാമം മാത്രം അഭ്യസിച്ചാലും, ഇതിൽ വളരെമു ന്നേറാൻ സാധിക്കും.

#### (പാണായാമി

പ്രാണായാമത്തിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നവൻ.

#### (പാതസ്നാനം

വെളുപ്പാൻകാലത്തെ കുളി. പു മഹർഷിമാർ അന്ത്യയാമ ത്തിൽ (7~1/2 നാഴിക വെളുക്കാനു ള്ളപ്പോയ) ആയിരുന്നു സ്നാനം നടത്താറുണ്ടായിരുന്നതു്. മേജർ ദേവസാങ്ങളിലെ പോററിമാർ രാ വിലെ4 മണിക്കുമുമ്പ് കുളിക്കണ മെന്നുണ്ടു" ദേവാലയങ്ങളിലെനിർ മമാല്യദർശനത്തിനു 4 മണിക്കു ഭ ക്തൻമാർ കുളിച്ചു ശുദ്ധരായി എത്തിപ്പോരുന്നു. ഈ ഗ്രന്ഥകർ ത്താവു° ഇക്കഴിഞ്ഞ 60 വർഷമായി രാവിലെ നാലരമണിക്കും, വൈ കുന്നേരത്തും പച്ചവെള്ളത്തിൽ കു ളിച്ചുപോരുന്നുണ്ടു്. എൻെറ സാ മാന്യമായ ആരോഗ്യത്തിനും പനി ഒരിക്കലും ബാധിക്കാഞ്ഞതിനും ഇതു<sup>ം</sup> ഒരു കാരണമാണെന്നാണു<sup>ം</sup> എൻെറ വിശ്വാസം. ദേശസഞ്ചാര ഘട്ടത്തിൽപ്പോലും ഈ സ്നാനം മുടക്കംകൂടാതെ നടത്താറുണ്ടും. രണ്ടുനേരത്തെ ഇത്തരം സ്നാനം ഏവർക്കും ആയുരാരോഗ്യവർദ<sup>്</sup>ധ നനൽകുകതന്നെ ചെയ്യും.

### (പാതിഭൻ

പ്രതിഭാസമ്പന്നൻ.

# (പാന്തഭൂമി

ഇതുതന്നെ പ്രാന്തഭൂമി പ്രജ്ഞ— വിവേകഖ്യാതി ആകുന്ന പര മോന്നതാനന്ദാനുഭൂതി—അനുഭവി ക്കാം. അവിദ്യാസംശയങ്ങളുടെ അ ഭാവം, ഭോഗദുഃഖവിനാശം എന്നി വ സംഭവിച്ചു ചിത്തം (ഭൂമദ്ധ്യേ പ്രാണനോടൊത്തു പ്രവേശിക്കു ന്നു. അതോടെ പ്രകാശത്തിൽ ആ നദാനുഭൂതിഉണ്ടാകും. പരചിത്ത ജ്ഞാനം ഭൂതജയം, ഇന്ദ്രിയജയം, സർവജ്ഞത്വം, സർവഭാവാധി ഷ്ഠാതൃത്വം, തുടങ്ങിയുള്ള സംയ മപരമോന്നതഭാവം.

# പ്രാപഞ്ചികജീവിതം

ലൗകികജീവിതം. ഇതിനെ അതി ക്രമിച്ചു ആത്മവാനായി ജീവി കുന്നതാണും ശ്രേഷ്ഠതമം.

#### പ്രാപ്തി

ഏതൊരു അവസ്ഥാന്തരത്തേ യും നിമിഷസമയംകൊണ്ടു് പ്രാ പിക്കാനുള്ളശക്തിവിശേഷം. അ ഷ്ടൈശചര്യങ്ളിലൊന്നു്.

# പ്രാങ്മുഖി

ഷൺമഖീകരണമാണിതു്. അ തായതു്, കൈപ്പെരുവിരലുകഠം കൊണ്ടു കർണ്ണദ്വാരങ്ങളും, ചു ണ്ടുവിരലുകഠംകൊണ്ടു് നയനങ്ങ ളും നടുവിരലുകഠംകൊണ്ടു് നാ സാരന് ധ്രങ്ങളും, മോതിരവിരൽ കൊണ്ടു വായും അടച്ചുകൊണ്ടുള്ള ഇരിപ്പു്. ഇതു ഏകാഗ്രതയ്ക്കു നിദാനമാകുന്നു.

### പാരബ<sup>ം</sup>ധം

മുജ്ജൻമകർമ്മഫലമായി, ജനി കുമ്പോഠം മുതൽകുള്ള അനുഭ വം. അയാഠംകു സംദക്ഷണം നൽ കാൻ കഴിയുമെങ്കിവും, അയാളു ടെ വൈകല്യത്തെ ഉൻമൂലനം ചെ യ്യാൻ ഒക്കുന്നതല്ല. ഇതു അയാഠം അനുഭവിച്ചുതന്നെ തീരണം.

### പ്രിയാവസ<sup>ം</sup>ഥ

മുക്താവസ്ഥ. സകലതരം വി കാരവിചാരങ്ങളിലും നിന്നു മു ക്തമായിരിക്കുന്ന പരമോന്നതാ വസ്ഥയാണു യോഗികഠക്ക് പ്രി യം. സാധാരണർക്കും ഈ മുക്താ വസ്ഥയെക്കുറിച്ചുള്ള ബോധം ഇല്ലാതില്ല. അതു നൈമിഷികം എ ന്നുമാത്രം. തന്നിമിത്തം സാധാര ണർക്കു അനുഭൂതിയിൽ വരുന്ന ഈ പ്രിയാവസ്ഥ അൽപകാല സ്ഥിതം മാത്രമായിരിക്കും.

#### പ്രീതി

അപ്രീതി പ്രീതിവിഷാദങ്ങളി ലൊന്നും മനസ്സിൻെ ശാന്തി സമാധാന സന്തോഷാവസ്ഥയാ ണിതും.

#### പ്രേചമം

മനുഷ്യരോടു മാത്രമല്ല, സകല ഗോളങ്ങളിലുമുള്ള ജീവജാലങ്ങ ളോടും തോന്നുന്ന നിഷ<sup>ം</sup>കളങ്കസ് നേഹാധിക്യം. യോഗിക∞ക്കുമാ ത്രം ഇതു സിദ്ധമായുള്ളതാണ്. ദൈവം പ്രേമസ്വരൂപനാകുന്നു. എന്നാൽ ദേഷകോപദുഃഖാസൂ യാദി ദുർഗുണങ്ങളും ഈശചര നിൽതന്നെ ചേരുന്നു്. അവയ<sup>്</sup>ക്കു സ°ഥിതിചെയ്യാൻ മറെറാരുസ°ഥാ നം ഉണ്ടാകാവുന്നതല്ലല്ലോ. മനു ഷൃർ ആശ്ചാസത്തിനും ആനന്ദത്തി നും വേണ്ടിയാണു<sup>ം</sup> ദൈവത്തെ പ്രേമസ്വരൂപനായി ഭാവിക്കുന്ന തു°. സകല സദ്ഗുണ ദുർഗുണ സ്വരൂപിയാണും സർവേശ്വരൻ.

### ്രേഷാകൻ

ഉദാസീന മനോഭാവത്തോടെ സ

കലതിനേയും വീക്ഷിക്കുന്നവൻ– യോഗി.

# പ്ളാവിനി

എട്ടാമത്തെ കുംഭക (പ്രാണായാ മ)മാണിതു് സഹിതകുംഭകത്തോടെ ജലത്തിൽ മലർന്നുകിടക്കുന്ന അവസ്ഥ. ശരീരചലനമെന്യേ പത്രാസനസ്ഥനായി ജലശയനം ചെയ്യുന്ന അനേകം യോഗികളുണ്ടു്. അനേകദിവസങ്ങരം ഈ വിധം കിടന്നാലും അവർക്കു ക്ഷീണമോ വിശപ്പോ ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. പ്രാണസഞ്ചാരവും ഉണ്ടായിരിക്കും നതല്ല എന്നുണ്ടു്. പ്രാണൻ ശരീരത്തിനുള്ളിൽ ഉണ്ടായിരിക്കും.

# പ്ളുതം

ഓംകാരോച്ചാരണത്തിനു മൂന്നു അവസ്ഥകളുണ്ടു്. അവ ഹ്രസ്വം, ദീർഘം, പ്ളുതം. ഓമിൻെറ പ്ലു താവസ്ഥയിൽ പ്രാണൻ ബ്രഹ്മ രന്ധ്രത്തിൽ പ്രവേശിക്കും ഓ രോ യോഗിക്കും, ഈ ദൈർഘ്യം അവരവരുടെ ആരോഗ്യരക്തി പരിചയങ്ങളെ അടിസ്ഥാനമാ ക്കി വ്യത്യാസപ്പെട്ടിരിക്കുന്നതാണു്.

#### ഫ

#### ഫലം

കർമ്മഫലങ്ങാ സന്തോഷപ്രദ മോ സന്താപകരമോ ആയിരിക്കും. യോഗമന:സ്ഥിതിയുള്ള ആളി ഒർറ കർമ്മഫലവൃത്യാസം അയാ ളുടെ മനസ്സിനെ ബാധിക്കുന്ന തല്ല. സമത്വമനോഭാവത്തോടു കൂടി മാത്രമേ യോഗമാനസൻ സു ഖദുഃഖഫലങ്ങളെ പരിഗണിക്കുക യുള്ളൂ

### ഫലകാമനാരാഹിത്യം

ഫലേച്ഛയില്ലായ്മ. യോഗി കാപോലും ഫലേച്ഛ കൂടാ തെ കർമ്മം ചെയ്തുകൊണ്ടിരി ക്കണം എന്നതാണ് ഗീതാകാരൻറ ശാസനം. അതു് രണ്ടു ഉദ്ദേശ്യ സിദ്ധിയ്ക്കുവേണ്ടിയാ കുന്നു. 1) ജീവിതം നിലനിറുത്താൻ. അ സംപ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥനാ യിത്തീരുന്നതുവരെ ഇതുവേണ്ടി വരുന്നു. 2) മററുള്ളവർക്കു് ഒരു പാഠമായിത്തീരാൻ.ഒരുത്തനും അ

#### ഫലാഭിസന്ധി

കർമ്മങ്ങഠംക്കെല്ലാം ഫലം ലഭി ക്കുന്ന സന്ധി. ഫലം അനുകൂ ലമായാൽ മത്തപ്രമത്തനാകാതെ യും, വിപരീതമായാൽ ദു:ഖിത നാകാതെയും കഴിഞ്ഞുകൂടണം. ചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങഠംക്കെല്ലാം ഫല മുണ്ട്. അതു അയാഠം അനുഭവി ക്കുകതന്നെ വേണം. ചില കർമ്മാ നുഭവം ഈ ജൻമത്തിലും മററുള്ള വ അടുത്ത ജൻമങ്ങളിലും എന്ന

### ഫലേച<sup>്</sup>ഛാരാഹിത്യം

കർമ്മഫലം അനുകൂലമായാൽ മത്തപ്രമത്തനോ, പ്രതികൂലമാ യാൽ അസന്തുഷ്ടനോ ആകാതെ കഴിഞ്ഞുകൂടുന്ന മാനസികാവ സ്ഥ. ഏതവസരത്തിലും കർമ്മ ഞ്ഞാക്കു് ഊർജിതരാഹിത്യമു ണ്ടുകാതെ വിജയജീവിതം നയിക്കാൻ ഇതു് പ്രയോജകീഭവിക്കുന്നതായിരിക്കും.

#### ബകാസനം

ഉള്ളം കൈകാര തറയിൽ ഉറപ്പി ക്കണം. കാൽമുട്ടുകയ കക്ഷങ്ങയ ക്കടുത്തു ചേർത്തുവയ്ക്കണം. കാൽപ്പടങ്ങയ തരയിൽ തൊടരു ത്. പ്രയോജനം:— ഉദരം ചുരു ങ്ങും; കൈകാലുകയ ശക്തങ്ങളാ യിഭവിക്കും.

#### ബദ<sup>്</sup>ധകോണാസനം

പൃഷ്ഠം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചു ഇ രുന്നിട്ടു്, ഉള്ളം കാലുകളുടെ മേൽഭാഗങ്ങഠം പിടിച്ചു ഉപ്പൂററി കഠം രണ്ടും ജനനേന്ദ്രിയത്തിനും മലദാരത്തിനും മദ്ധ്യയുള്ള സീവനി ഞരസിനെ അമർത്തുക കൈവിരലുകഠ പരസ്പരംകോർ ത്തിരിക്കണം. കാൽമുട്ടുകളുടെ അടിവശങ്ങഠം തറയിൽ ചേർന്നിരി ക്കും. തുടയിടുക്കുകഠം വികസി

#### (പയോജനങ്ങ⊙ം

മൂതോശയരോഗങ്ങാ പിടിപെടു ന്നതല്ല. ഭഹനശക്തി വർദ്ധിപ്പി ക്കയുംചെയ്യും. നടുവിനു കഴപ്പു ഞോകുന്നതല്ല. നടുകഴപ്പിനു ഒരു ചികിൽസയായും പരിണമിക്കു ന്നു.

# ബദ<sup>്</sup>ധപത<sup>ം</sup>മയോഗമുദ്ര

ബദ്ധപത്മാസനസ്ഥനായി ട്ടു് മുന്നോട്ടു കുനിഞ്ഞു നെററി തറയിൽ തൊട്ടു സ്ഥിതി ചെയ്യു ക.

### ബദ്ധപത്മാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം പിൻവശത്തുകൂടി വലതു കൈയു് വലതു കാൽപ്പെരുവിര ലിലും ഇടതുകൈ ഇടതുകാൽപ്പെ രുവിരലിലും പിടിച്ചു° നിവർ ന്നു മുന്നോട്ടു നോക്കി ഇരിക്കുക.

ഈ ധ്യാനാസനം വാതരോഗോ ച്ചാടനം നിശ്ശേഷം നടത്തി ആയു രാരോഗ്യങ്ങാം വർദ്ധിപ്പിക്കും. അതിലേക്കു് 3 മണിക്കൂർ ഈ വി ധം സ്ഥിതി ചെയ്യാനും ബ്രഹ്മ ചര്യം അനുഷ്ഠിക്കാനും അയായ ക്കു ശക്തി ഉണ്ടായിരിക്കണം.

### ബദ്ധഹസ്തശീർഷാസനം

ശീർഷാസനസ്തനാവുക. വല ത്തേ ഉള്ളംകൈയ് ഇടതു കൈമു ട്ടിലും, ഇടത്തേ ഉള്ളം കൈയ് വ ലതുകൈമുട്ടിലും പിടിച്ചു ത ലയുടെ പിൻവശത്തു തറയിൽ ഉ റപ്പിക്കണം.

്പ്രയോജനങ്ങരം ശീർഷാസന പ്രയോജനങ്ങരംക്കു പുറമേ കൈകരംകു ശക്തി വർ ദ്ധിപ്പിക്കുന്നു.

### ബന്ധം

പുരുഷപ്രകൃതി സംയോഗം. ഇതിനു് വിപരീതമാണു് മോ ക്ഷം. ഹായോഗത്തിൽ മൂലബന് ധം, ഉഡ്ഡിയാനബന്ധം, ജാല ന്ധരബന്ധം എന്നിങ്ങനെ മൂ ന്നു ബന്ധങ്ങളെക്കുറിച്ചു വിവ രിച്ചിട്ടുണ്ടു്. വിവരണം അതതി ൻറ പേരിൽ കാണാം. ബന്ധത്ര യം സാധീനമാക്കി പരിശീലനം നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആളിനു ലൗകികബന്ധം അസ്തമിച്ചു പോകുന്നതാണു്.

### ബന്ധത്രയം

മൂലബന<sup>ം</sup>ധം, ഉഡ<sup>ം</sup>ഡിയാനബ ന<sup>ം</sup>ധം, ജാലന<sup>ം</sup>ധരബന്<sup>ം</sup>ധം. ആദ്യ ത്തേതുരണ്ടും കായിക സംസ്ക്കാ രത്തിനും 3–ാ മത്തേതു പ്രാണാ യാമത്തിനും വിനിയോഗിക്കു നു. സകല പ്രാണായാമികളും ബന<sup>്</sup>ധത്രയം സ്വാധീനമാക്കിയി രിക്കും

ബസ്തി

വസ്തി.

### ബഹിഷ<sup>്</sup>കൃതധൗതി

ഏററവും പ്രയാസപ്പെട്ട ഒരു അ നുഷ്ഠാനമാണിതു്. ഒന്നരമണി കൂർ ശ്വാസം ഉള്ളിലടക്കാൻ കഴി വുള്ളവർക്കു മാത്രമുള്ളതാണി തു്.വായുവിനെഗുദംവഴിഉള്ളിൽ കടത്തണം. നാഭിവരെ വെള്ളത്തിൽ കുത്തിയിരുന്നു കുടലിനെ മല ദാരത്തിൽകൂടി പുറത്തേക്കു ത ള്ളണം. അനന്തരം അതിനെ കഴു കി തിരിയെ വയറിൽ പ്രവേശി പ്രിച്ചു സ്വസ്ഥനാകണം. പ്രത്യേക ഗുരൂപദേശം ഇതിനു അത്യാവ ശ്യമാകുന്നു.

### ബഹിശ<sup>്</sup>ചര[പാണൻ

ശരിരത്തിനു പുറമേ സഞ്ചരി ക്കുന്ന പ്രാണൻ. ശരീരത്തിനുള്ളി ലും പ്രാണൻ ഉണ്ടു°. നാം ശ്വസി ക്കുന്ന വായുവിൽ 22 ശതമാനം പ്രാണവായു ആകുന്നു. അതിലെ 16 ശതമാനവും പുറത്തുപോകു ന്നുണ്ട<sup>്</sup>. ഇങ്ങനെ അൽപ്പാൽപ്പം പ്രോണൻ ഉള്ളിൽ തങ്ങുന്നതിനാൽ നാം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നു. ഓരോ നിശ്ചാസത്തിലും പന്ത്രണ്ടു അം ഗുലം ദൂരത്തിൽ നമ്മിൽനിന്ന<sup>്</sup> ഭാ വഹം–carbon-di-oxide– സഞ്ചരി ക്കുന്നുണ്ടാകും പ്രാണത്രെ വിശാ അർത<sup>്</sup>ഥത്തിൽ പുറത്തു പോകുന്നതും പ്രാണൻതന്നെ. (2) നാം അത്യന്തം സ്നേഹിക്കുന്ന ഒരുവനെ ബഹിശ്ചര പ്രാണൻ എന്നു പറയാറുണ്ട°.

### ബഹിരകൽപിതവൃത്തി

ചിത്തം സ്വാഭാവികമായി പുറ മേയുള്ള വസ്തുക്കളിൽ പതിയു ന്നവൃത്തി.സാധനങ്ങളിൽഏകാഗ്ര ത. ക്രമേണ യോഗിചിത്തം വിദൂര സ്ഥിത വസ്തുക്കളിലും എത്തി ചേരും. ഈ ചിത്തവൃത്തിയാണു് ബഹിരകൽപ്പിതവൃത്തി.

#### ബഹിരംഗം

യമ, നിയമാസന, പ്രാണായാ മ, പ്രത്യാഹാരങ്ങഠം ബഹിരംഗവൃത്തികളും ധാരണാ, ധ്യാന, സമാധികഠം ആഭൃത്താവൃത്തികളും ആ കുന്നു. നിർബീജസമാധിയുമായി താരതമൃപ്പെടുത്തുമ്പോഠം, സ വിതർക്ക നിർവിതർക്ക സമാധികളും സവികാരനിർവികാര സമ്പത്തികളും ബഹിരംഗങ്ങളാകുന്നു.

# ബഹിർലക്ഷ്യം

യോഗി രണ്ടുനിറത്തിലായി ആ കാശത്തെ കാണുന്നതാണിത്. യോഗി തൻറെ നാസികാഗ്രത്തിൽ നിന്നും 3, 4 1/2, 7 1/2, 9 ഇഞ്ചും എന്നീ വൃതൃസ്ത ദൂരങ്ങളിൽ ആ കാശദർശനം നടത്തി ക്രമേണ വള രെദൂരെ ദർശനം നടത്താറാകുന്നു. അപ്പോരം യോഗി സ്തംഭവൃത്തി പ്രാണാ യാമാവസ്ഥയിലായിരി ക്കും.

# ബഹിഃശൂന്യം

ബഹിർഭാഗത്തു യാതൊരു വ സ്തുവും ദർശിക്കാതിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ. വൈഷ്ണവിമുദ്രയി ലായിരിക്കും ദൃഷ്ടികരം സർവം (ബഹ്മമയം എന്ന ബോധ്യത്തിൽ രൂപദർശനം ഉണ്ടായിരിക്കുന്നത ല്ല

### ബാഹ്യം

പഞ്ചേന്ദ്രിയ പ്രവർത്തനങ്ങാം ബാഹ്യവും അന്തഃകരണ പ്രവർത്ത നം ആഭ്യന്തരവും ആകുന്നു.

### ബാഹ്യാന്തരചിന്തകയ

ബാഹ്യവും ആന്തരവും ആയി യാതൊരു രൂപവും കാണാതിരി കുന്ന അവസ്ഥ–ബ്രഹ്മാനങാ നുഭൂതി.

### ബാഹ്യരൂപഗ്രഹണം

കണ്ണുകൊണ്ടു ദർശിക്കൽ. ഇതി നും മനസ്സഹായം ആവശ്യമു ണ്ടു°. ഉള്ളിലെ പ്രകാശ ദർശനമാ ണു° ആന്തരരൂപഗ്രഹണം.

# ബാഹൃവിഷയം

ശ്ചാസംവിടൽ എന്ന പ്രവൃത്തി.

ബാഹ്യവൃത്തി പോണായാമം നിശാസാനന്തരം പ്രാണനെ ഉ ള്ളിൽ കടത്താതിരിക്കൽ ഇതിൻെറ പുരോഗമനം സ്തഭവൃത്തിയിൽ യോഗിയെ എത്തിക്കും.

ബാഹ്യാഭ്യന്തരസ്തം ഭവ്യത്തി

ബാഹ്യകുംഭകത്തിൽ പ്രാണനെ ഉള്ളിൽകടത്താതെ അനേകം മണി കൂർ സ്ഥിതിചെയ്യുക. ആഭ്യന്ത രകുഭകം ചെയ്തിട്ട് പ്രാണനെ പുറത്തുവിടാതെ അനേകം മണി കൂർസ്ഥതിചെയ്യുക. ഇതൊക്കെ ഓരോതരം പ്രാണായാമപ്രക്രിയ കളാകുന്നു. ഇവ രണ്ടും കൂടാതെ പ്രാണനെ ഉള്ളിൽ സ്തംഭിപ്പിച്ചു നിറുത്തുന്നതാണു് സ്തംഭവൃ ത്തി.

### ബിന്ദു

ഇന്ദ്രിയം, ധാതു. സാധാരണർ ക്കു ഈ അത്യദ്പ്പുതശക്ക്തി സ്വരൂ ജനനേദ്രിയത്തിൽകൂടി താഴോട്ടു പോകുമ്പോരം യോഗി കളാകടെ, അതിനെ യോനിമുദ്രാ ഭ്യാസംകൊണ്ടും മററും ഭ്രൂമദ്ധ്യ ത്തിലേക്കു നയിക്കുന്നു. അങ്ങന ആ രാജയോഗികരം അമരൻമാരാ യിത്തീരുന്നു. (ഭൂമദ്ധ്യേ ദർശി ക്കുന്ന പ്രകാശം. ഇടതു ചെവി യിൽ കേരംക്കുന്ന നാദവും ഈ ബി ന്ദു ധാരണവും യോഗികളെ ബ്ര ഹ്മാനന്ദത്തിലേക്കു നയിക്കുന്നു. പോണനാകുന്ന ബിന്ദുവിനെ യോ ഗിക⊙ മേൽപ്പെട്ടേക്കൂനയിക്കുന്ന തു സുഷുമ്നാ നാഡിയിൽകൂടി ആകുന്നു. ആയവസരത്തിൽ അതു നട്ടെല്ലിലെ ചൂടുകൊണ്ടു ഉണങ്ങി ശരീരത്തിൽ ചേരുന്നു യോഗി കഠംകും. യോഗികരം ഈ ബിന്ദു വിനെ മഹേശ്ചരനായി പരിഗണി ക്കുന്നു. യോനിമുദ്രാഭ്യാസമാണു യോഗികളെ ഇതിലേക്കു ശക<sup>ം</sup>തരാ ക്കുന്നതും. ശുക്ളം, ശുക്രം, ഇ ന്ദ്രിയം, രേതസ്സ് എന്നും ഇതി നുപേരുകളുണ്ടു°.

# ബിന്ദുജയം

ബിന്ദു (ശുക്ളം, ശുക്രം, ഇ ന്ദ്രയം) ശരീരത്തിൽ നിന്നു അശേ ഷം പുറത്തുപോകാതെ സൂക്ഷി കുന്നശക്തി. മനസ്സുതന്നെ ഇതിനുള്ള പരമോന്നത കർത്താ വും. സിദ്ധാസനാഭ്യസനം, ര ണ്ടുനേരത്തെ ജലസ്നാനം, മണ്ണു പുരട്ടിയുള്ളകുളി എന്നിവശുക്ള സംരക്ഷണസഹായി കളാ കു ന്നു. കാമചിന്ത ഉളവാകാതിരിക്കാനുള്ള ദിനചര്യ അത്യാവശ്യം.അതു യോ ഗിമാർക്കേ സാധ്യമായിത്തീരുക യുള്ളൂ എന്നൂണ്ടു്. ബിന്ദുസംര ക്ഷണംതന്നെ ജിവീതം ബിന്ദു ഒരി ക്കലും പുറത്തുപോകാതെ സൂ ക്ഷക്കൽ ആണു് ബിന്ദുജയം. അഥ വാ, പുത്രോൽപാദനാർത്ഥം മാ ത്രം ആണ്ടിൽ ഒരു തവണയോ മ റോറാ സ്ത്രീ സംയോഗവാഞ്ച് ഛ തോന്നത്തക്കവിധം ബിന്ദുവിനെ സംരക്ഷിച്ചു നിറുത്തൽ.

# ബിന്ദുധാരണ

ബിന്ദു (ശുകുളം, ശുക്രം, ഇ ദ്രീയം) ധാരണംകൊണ്ടു" ജീവൻ രക്ഷിക്കപ്പെടുന്നു. ബിന്ദുപാതം കൊണ്ടു മരണമാണു സംഭവിക്കു ക.

# ബിന്ദുധാരണപതനങ്ങ⊙

ബിന്ദുധാരണം ജീവനെ ശരീര ത്തിൽ നിലനിർത്തും. ബിന്ദുപത നം ശരീരത്തെ നശിപ്പിക്കും. ബി ന്ദു ധാരണം എത്രത്തോളം കൂടുത ലായി ഒരുവൻ നടത്തുന്നോ അത്ര ത്തോളം അയാരം കായികമാനസി കാരോഗ്യങ്ങരം ഉള്ളവനായിഭവി കും.

### ബിന്ദുപതനധാരണക∞

ബിന്ദുജ്നനേദ്രിയത്തിൽ കു ടി പതിക്കുന്നതു ആരോഗ്യഹതക വും, മരണകാരണവും ആകുന്നു. ബിന്ദുധാരണകൊണ്ടു ആരോഗ്യ വും മരണ ജയവും സിദ്ധമാകു ന്നു.

# ബിന്ദുമദ്ധ്യം

ശിരസ്സിലോ, ഹൃദയത്തി ലോ, നാസാഗ്രത്തിലോ പ്രകാശ സ്വരൂപത്തിൽ ബിന്ദുവിനെ യോ ഗികരം ദർശിക്കാറുണ്ട്.

# ബിന്ദുമദ്ധ്യധ്യാനം

കുണ°ഡലിനീശക°തിയെ (ഭൂമ ദ്∘ധ്യസ°ഥാപിച്ചു നടത്തുന്നധ്യാ നം.

# ബിന്ദുരൂപൻ പരമശിവർ.

### ബിന്ദുരൂപിണി

മൂലാധാരത്തിൽ സ്ഥിതി ചെ യ്യുന്ന സൂക്ഷ്മ രൂപിണിയായ ശ ക്തി.

# ബിന്ദുസിദ്ധി

ബിന്ദു (ശുക്ളം = ശുക്രം = ഇ ന്ദ്രിയം = രേതസ്സ്) പുറത്തു പോകാതെ സൂക്ഷിക്കുന്ന മന ശ്ശക്തി വിശേഷം. പലേയോ ഗാസനങ്ങളും പ്രാണായാമവും ബിന്ദു സിദ്ധി കൈവരുത്തുന്ന തായി ഉണ്ടു്. സാധാരണരുടെ ബിന്ദു ജ്നനേന്ദ്രിയത്തിലേക്കു നയിക്കപ്പെടുമ്പോരം യോഗിയുടെ ബിന്ദു മേൽപ്പോട്ടു് ആയിരിക്കും ഗമിക്കുക. ജനനമരണ ജയം ഇതു

### ബിന്ദുസംസ്കാരം

ബിങു (ശുക്ളം ശുക്രം) വിൻറ സംസ്കാരം—16 വയസ്സു മു തൽ ഈ ദിവൃസാധനം പലർക്കും അവരവരറിഞ്ഞും അറിയാതെയും പുറത്തുപോകും. കാമചിത്തുക മണം, കായ ക്ളേശാധിക്യം, ചെ ററുനാരങ്ങാനീരു ധാരാളം കുടി കൽ ഇത്യാദി ഈ ദിവ്യവസ്തു വിൻറ നിർഗ്ഗമനത്തിനു കാര ണമാകുന്നു. സിദ്ധാസനാഭ്യസ നം ഇതിനെ ശരീരത്തിനുള്ളിൽ ത ടഞ്ഞു നിറുത്തുന്നതാണ്. ശ്രീ ബുദ്ധൻ സിദ്ധാസന പ്രിയനാ യിരുന്നു എന്നുള്ളതു് അദ്ദേഹ ത്തിൻറ ചിത്രങ്ങളും പ്രതിമക ളും പ്രഖ്യാപനം ചെയ്തുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നു. 29 വയസ്സുമു തൽ സ്വശരീരത്തിൽ ഈ ദിവ്യവ സ്തുവിനെ സൂക്ഷിക്കാൻ സിദ് ധാസനം അദ്ദേഹത്തെ വളരെസ ഹായിച്ചിരിക്കും.

#### ബിലം

പൊള്ളയായതു°. താരകയോഗ ത്തിൽ പ്രകാശം ഭ്രൂമദ്ധ്യേകാ ണും. ഈ പ്രകാശമാണു° രാജയോ ഗികളെ ബ്രഹ°മാനന്ദത്തിലേക്ക° നയിക്കുന്നതു°.

#### ബീജം

വിതർക്കവികാരസമാധികഠം.സ ബീജ സമാധിയിലെ രണ്ടു ഭാഗമാ ണു്ഇവ. ഒററഅഷ്യത്തോടുകൂടി യമന്ത്രം. ഓം, ഹ്രീം,ക്ളീം ഇത്യാ ദിയെ ബീജമന്ത്രങ്ടാം എന്നു പറ യുന്നു.

# ബുദ്ധൻ

ബോധമുള്ളവൻ. 2500 വർഷ ത്തിനുമുമ്പു് ഉത്തരഇൻഡ്യയിൽ ജീവിതംനയിച്ചു അഹിംസാദിത ത്വങ്ങരം പ്രചരിപ്പിച്ച മഹാൻ. 29 വയസ്സുമുതൽ 36 വയസ്സു വരെ തപസ്സ്ചേയ്ത കാലഘ ട്ടത്തിൽ സിദ്ധാസനസ്ഥനായും ബേഹ്മചര്യത്തോടെ പ്രാണായാ മം അനുഷ്ഠിച്ചുമാണു് അദ്ദേ ഹം ബുദ്ധനായിത്തീർന്നതു്. അ ദ്ദേഹം ജനിച്ചതും ബോധവാനാ യതും മഹാസമാധിയെ പോപിച്ച തും, വെളുത്തവാവിൻനാളിലായി രുന്നു. ഒരു ഹായോഗി പ്രാണാ യാമാഭ്യസനം ആരംഭിക്കേണ്ടതും വെളുത്തവാവിൻനാ ളിലാ യിരി കുന്നതു ഉത്തമം.

# ബുദ്ധാസനം

വലതുകാൽ നീട്ടി തറയിൽ ഇ രുന്നിട്ട് ഇടതുകാൽ തോളിൽവ യ്ക്കുക. കൈകഠം മുതുകിൽ ചേർത്തുപിടിക്കുക.

പ്രയോജനം ഉദരശുദ<sup>്</sup>ധി, ക്ഷയരോഗശമനം എ ന്നിവ കൈവരുത്തുന്നു.

# ബുദ്ധി

ഗുണാത്മകചിത്തം. മനോവി കാരവിചാരങ്ങഠക്കു രൂപവും ശ ക്തിയും നൽകുന്നതു്. ഇതു അ ന്തഃകരണത്തിന്റൊ ഒരു ഭാഗമാകു ന്നു.

ബുദ്ധിനൈർമ്മല്യം സംശുദ്ധബുദ്ധിയുടെ ഭാവം.

# ബുദ<sup>ം</sup>ധിയുക്തൻ

ഈശാരതാ ബുദ്ധിയിൽ നൈര അരൃതാമുള്ള ആയം.

# ബുദ്ധിയോഗം

സ്വരൂപജ്ഞാനയോഗം—ബ്ര ഹ്മസായൂജ്യഭാവം.

# ബുദ്ധീന്ദ്രിയം

പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളെ നയിക്കുന്ന ആന്തരികാദൃശ്യാവയവം.

#### ബൈന്ദവസ്ഥാനം

ബിന്ദുവിൻെ പ്രധാന സ്ഥാനം ക്രൂമദ്ധ്യമാകുന്നു. യോഗികരം പ്രോണനെ ഈ സ്ഥലത്തേക്കു സു ഷുമ്നാനാഡിയിൽക്കൂടി പ്രവേ ശിപ്പിച്ചു ആനന്ദം അനുഭവിക്കുന്നു.ബിന്ദുവിൻെറ ശക്തി രക്ത ത്തിൽക്കൂടി കലർന്നു് ശരീരംമു ഴുവർ സഞ്ചരിക്കുന്ന വസ്തുത ബിന്ദു നഷ്ടത്തിലെ ദേഹക്ഷീണം ഏവരേയും അറിയിക്കുന്നുണ്ടു്.

#### ബോധകൻ

മൂന്നുതരം ഗുരുക്കൻമാരിൽ ഒരു തരത്തിൽപ്പെടുന്ന ആയ.

ബോധയൻ ബോധിപ്പിക്കുന്നവൻ.

ബോധാതീതമേഖല മോക്ഷമാർഗ°ഗം.

### ബ്രഹ്മം

പ്രപഞ്ചത്തിൻെ സൃഷ്ടി സ്ഥിതിസംഹാരകർത്താവു്.ബ്ര ഹ്മത്തിനു രൂപമില്ല എന്നു ശ്രീ ശങ്കരാചാര്യരും, അരൂപിയും സം രൂപിയും ആണെന്നു മദ്ധാചാ ര്യരും പ്രഖ്യാപനം ചെയ്യുന്നു. സ്വരുപംതന്നെ ഭാവം.

"'ഭാവത്തിൻ പരകോടിയിൽ സ്വ യമഭാവത്തിൻ സ്വഭാവം വരാം" അങ്ങനെ ശ്രീ ശങ്കരാചാര്യരുടെ അഭിപ്രായം കൂടുതൽ യോഗ്യമെ ന്നുവരുന്നു.

# ബ്രഹ<sup>്</sup>മകർമ്മസമാധി

സർവത്ര ബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തെ മാത്രം ഒർശിക്കുന്ന മഹോന്നത മനോഭാ വം.

### ബ്രഹ്മഗ്രന്ഥി

സുഷുമ്നാഡിയിൽക്കൂടി പ്രാണൻ മേൽപ്പോട്ടു ഗമിക്കുമ്പോടാ നട്ടല്ലിൽ താഴെ അററത്തുള്ള ഒരു കെട്ടു്. ആരംഭാവസ്ഥയിലെ യോഗിക്കു മാത്രമേ ഈ കെട്ടിനകത്തു കൂടി പ്രാണനെ മേൽപ്പെട്ടേക്കു നയിക്കാൻ സാധിക്കുകയുള്ളൂ.

# ബ്രഹ°മചര്യം

ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം. മനസാവാചാ കർമ്മണാ ബിന്ദുചലനം വരാതെ സൂക്ഷിക്കുന്ന പരമോന്നത മന്: സ<sup>ം</sup>ഥിതി. ഇതു മോക്ഷകാരണമാ യിഭവിക്കുന്നു. സകലത്തേയും ബ്രഹ°മമായികാണുന്ന ആളിനു മാത്രമേ ബേഹ°മചര്യംഅനുഷ°റി സാദ്ധ്യമാകയുള്ളു. ന്നാൽ ഒരു മണ"ഡലക്കാലമോ ഒരു വർഷമോ ബ്രഹ്മചര്യം ഷ°ഠിക്കാൻ ഏവർക്കും സാദ°ധ്യ മാകും. മൽസ്യമാംസ ബേഹ<sup>ം</sup>മചര്യാനുഷ<sup>ം</sup>ഠാനം സാദ്<sup>ധ</sup>ധ്യമാകുന്നതല്ല. സന്യാസി ആയിത്തീരുന്നതിനുമുമ്പു് ബ്ര ഹ്മചാരി ആയി ജീവിതം നയി ക്കേണ്ടതുണ്ടു<sup>ം</sup>. ഒരിക്കലും ബ്ര ഹ്മചരൃ ലംഘനം നടത്തിയിട്ടി <del>ല്ലാത്ത മഹാ പുരുഷൻമാരാണു</del> ശ്രീശങ്കരാചാര്യർ, രാമാനുജാചാ ര്യർ, ശ്രീരാമകൃഷ്ണ പരമഹം സൻ, സ്ഥാമിവിവേകാനന്ദൻ ശ്രീ രമണമഹർഷി, തുടങ്ങിയവർ.

ഭാര്യയോടെ ത്തുതാമസിച്ചിട്ടും നിത്യബ്രഹ്മചര്യാ ജീവിതം ന യിച്ചവരാണും നാഗമഹാശയനും ശ്രീരാമകൃഷ്ണപരമ ഹം സ നും. 37 വയസ്സു മുതൽ മരണ പര്യ തം ഭാര്യയോടൊത്തു താമസിച്ചു കൊണ്ടും മഹാത്മാഗാന്ധി ബ്ര ഹ്മചര്യം അനുഷ്ഠിച്ചു. 41 ദി വസത്തെ ബ്രഹ്മചര്യം അനു ഷ്ഠിച്ചു ശബരിമലശാസ്താ വിനെ ദർശിക്കുന്ന അനേക ലക്ഷം പേർ ദക്ഷിണ ഭാരതത്തിലുണ്ടു് എന്നതു ഒരു പ്രസിദ്ധ വസ്തു തയാകുന്നു. ഒരു മണ്ഡലം ബ്ര ഹ്മചര്യം അനുഷ്ഠിച്ചു നിർമ്മാ ല്യം തൊഴുതാൽ ഉദ്ദിഷ്ടകാ ര്യം സാധിക്കുമെന്നുള്ളതു അനേ കഹിന്ദുക്കാക്കു അറിയാം.

ബ്രഹ<sup>്</sup>മചര്യശത്രുക്ക≎ അഷ്ടാംഗമൈഥുനം ആകുന്നു.

## ബ്രഹ<sup>ം</sup>മചാരി

ബ്രഹ്മത്തിൽ മനസ്സു് സ ഞ്ചരിപ്പിക്കുന്നവൻ — ബ്രഹ്മദ് ധ്യാനനിഷ്ഠൻ. (2) ബിന്ദുനിയ ത്രണമാകന്ന ബ്രഹ്മചര്യാവ്രതം അനുഷ്ഠിക്കുന്നവൻ. മഹാസന്യാ സിമാർ ബ്രഹ്മചര്യാനുഷ്ഠാന നിഷ്ഠൻമാർ ആകുന്നു. സന്യാ സം നൽകുന്നതിനുമുമ്പും ''ബ്രഹ്മചാരി'' ആയി ഏതാനും സം വത്സരക്കാലം ജീവിതം നയിക്ക ണമെന്നുള്ളതും ശ്രീരാമകൃഷ്ണ മിഷ്ഷനിലെ ഒരു നിബന്ധന യാകുന്നു.

# ബ്രഹ°മത്രയം

അദായബ്രഹ്മത്തിനു ഉപാധി ഭേദത്താൽ മൂന്നു പിരിവുകളു ണടു്. അവ വിരാടു്, ഹിരണ്യൾ ഭൻ, ഈശാരൻ എന്നിവരാകുന്നു. ഈ ത്രിത്വത്തിനു ആസ്പദം സ് ഥൂലം, സൂക്ഷ്മം, കാരണം എ ന്നിവയാണു്.

# (ബഹ<sup>്</sup>മദ്ചാരം

ബ്രഹ്മരന്ധ്രത്തി ലേക്കു ള്ള

പ്രവേശനദ്ധാരം .കുണ്ഡലിനീശ ക്തി ഉണർന്നാൽ അതു സുഷുമ് നയിൽക്കൂടി മേൽപ്പെട്ടു സഞ്ചരി ച്ചു ഭ്രൂമദ്ധ്യേ പ്രവേശിക്കുന്നു. ഇതിനെ തുടർന്നാണു് യോഗി കഠക്കു ആനന്ദാനുഭൂതി ഉണ്ടാവു ക. മൂലാധാരത്തിലാണു് ഈ ബ്ര ഹ്മരന്ധ്രദ്ധാരം തുടങ്ങുന്നതു്.

# ബ്രഹ°മദ്വാരമുഖം

ം സുഷുമ്നാനാഡിയുടെ താഴെ അററത്തുള്ള ദ്വാരമുഖം.

## ബ്രഹ്മനാഡി

മൂലാധാരംമുതൽ സഹസ്രാരപ ത്മംവരെ നീണ്ടുള്ള സുഷുമ്നാ നാഡിയുടെ അന്തർഭാഗത്തുള്ള സൂ ക്ഷ്മനാഡി. ഇതിൽക്കൂടി പ്രാണ നെ യോഗികഠം സഞ്ചരിപ്പിക്കാറു ണ്ടു്.

ബ്രഹ<sup>ം</sup>മനിർവാണം ബ്രഹ<sup>ം</sup>മസാക്ഷാൽകാരം.

## ബ്രഹ<sup>്</sup>മനിർവാണാധികാരി

മോഷത്തിനു അധികാരി. സർ വഭൂതഹിതേരതനും, നിസ്സംശ യനും, ആത്മാനന്ദനും ആയുള്ള ആഠം.

# ബ്രഹ്മയജ്ഞം

ഹോതാവു്, ഹോമക്രിയ, ഹോ മദ്രവ്യം (ഹവിസ്സ്), ഹോമാധി കരണം (മാർഗ്ഗം),പ്രാപ്യസ്ഥാ നം ഈ അഞ്ചു ഘടകങ്ങളോടുകൂ ടിയതാണു് യജ്ഞം അഥവാ യാ ഗം. ബ്രഹ്മമായ ലോകത്തിനു ബ്രഹ്മമായ താൻ ബ്രഹ്മമായ ഹവിസ്സുകൊണ്ടു് ചെയ്യുന്ന ലോകാനുഗ്രഹ രൂപമായ കർമ്മം.

## ബ്രഹ്മരന്ഡം

യോഗികഠം പ്രാണനെ നിലനി റുത്തുന്ന ശിരസ്സിലെ ഒരു ചെ റു സുഷിരം. ഏററവും ഉന്നതമായ ധ്യാനസ<sup>്</sup>ഥാനം ഇതാകുന്നു. ഇവി ടെനിന്നു താഴോട്ടുപോകുന്ന സു ഷുമ്നയുടെ അററത്താണു് കു ണ്ഡലിനീശക്തി സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നതു്. 'ഓം'ൻെറ ദീർഘോ **ചാരണമായപ**്ളുതം അവസാനി ക്കുന്നതു് ഈ കുണ്ഡലിനിയി ലാകുന്നു. ബ്രഹ്മബിലം, ബ്ര ഹ്മദ്വാരം, ബ്രഹ്മവിവരം ഇവ യെല്ലാം പര്യായപദങ്ങളാകുന്നു. ദീർഘോച്ചാരണമായ ''പ°ളുത''ത്തിൽ മനസ്സിനെ ല യിപ്പിച്ചാൽ മററാർക്കും കേയക്കാൻ കഴിയാത്ത ഒരു നാദം ചെവിയിൽ യോഗി കയ ക്കും. ബ്രഹ്മരന്ധ്രത്തെ സുഷു മ°നാനാഡിയെന്നും പരിഗണിച്ചു പോരുന്നു.

# ബ്രഹ<sup>്</sup>മരന്ഡ്രസംയമം

് ബ്രഹ്മരന് ധ്രത്തിൽ സംയമം ചെയ്താൽ അദൃശ്യസിദ്ധി ദർ ശനം ലഭിക്കും.

# ബ്രഹ്മരസൃഷ്ടി

യോഗികാമാത്രം കോക്കുന്ന ശബ്ദങ്ങാം. ഇവയിൽ ധ്യാനം ഉറ പ്പിച്ചാൽ മററു യാതൊന്നും ശ്രവി ക്കാനിടയാകാതെ സമാധിസ്ഥരാ . യിത്തീരും.

# ബ്രഹ്മലോകാനേഷി

സ്വാത്മാവു് ബ്രഹ്മംതന്നെ യാകുന്നു. സ്വാത്മാനേഷണം നടത്തുന്ന ആരം ബ്രഹ്മലോകാന ന്ദം അനുഭവിക്കുകയാണു ചെയ്യു ന്നതു<sup>ം</sup>.

## ബ്രഹ്മവിത്ത്

മോക്ഷപദാരോഹണത്തിലെ ആ ദ്യത്തെ അനുഭവസ്ഥൻ. ബ്രഹ്മ വിത്ത്, ബ്രഹ്മവിദാരൻ, ബ്ര ഹ്മവിദാരീയാൻ ബ്രഹ്മവിദാരി ഷ്ഠൻ ഇവരാണു' രാജയോഗികളു ടെ വിഭാഗത്തിൽ ഉയപ്പെടുന്ന മ ഹായോഗികയ. വേദാന്തികളിലും ഇത്തരക്കാരെ കാണാം.

## ബ്രഹ°മവിദ്യാധികാരിക∞

ബേഹ°മവിദ്യാ ശിഷ്യൻമാർ ര ണ്ടുവിധം ആകുന്നു. (1) ഉത്തമാ ധികാരി:–ഒന്നുരണ്ടുതവണ ഗുരു ഹൃദിസ്ഥമാക്കുന്ന പറഞ്ഞാൽ വൻ ഉത്തമാധികാരി. (2) 8 തവണ മാത്രം ഗ്രഹിക്കുന്ന പറഞ്ഞാൽ വൻ മന്ദാധികാരി ആകുന്നു. ഈ രണ്ടിലും ഉയപ്പെടാത്തവർ ബ്രഹം മവിദ്യാഭ്യാസനത്തിനു അധികാ രികളാകുന്നില്ല. സാന്ദീപനിമ ഹർഷി (ശീകൃഷ<sup>ം</sup>ണനേയും കു ചേലനേയും ബ്രഹ്മവിദ്യ തുട **ങ്ങി സകലതും 64 ദിവസംകൊ** ണ്ടു പഠിപ്പിച്ചു. ഒരിക്കൽ പറഞ്ഞ വാക്യം 2–ാമതൊരുതവണ ഗുരു പറഞ്ഞിട്ടില്ല. ശ്രീകൃഷ്ണൻ അവ യെല്ലാം ഹൃദിസ്ഥമാക്കി. കുചേ ലന് ഭക്തിമാത്രം ഗ്രഹിക്കാൻ പിനെയും അനവധി സംവത്സ വേണ്ടിവന്നു. ക്രീകൃ രങ്ങയ ജ്ഞാനസമ്പാദനത്തിൽ ഉത്തമാധികാരിയും കുചേലൻ മ ന്ദാധികാരികളിൽ മന്ദനും ആകു ന്നു.

ബ്രഹ<sup>്</sup>മസനാതനം എനെന്നും നിലനിൽക്കുന്ന ബ്രഹ്മം.

### ബ്രഹ്മാണ്ഡം

കാണുന്ന സകലരൂപങ്ങളും കാ ണാത്ത സകലതും ഉരംപ്പെട്ട ഊഹാ തീതമായ ഒരു സത്വം. നമുക്കു ചിന്തിക്കാൻ കഴിയുന്ന സകലശ ക്തികളും മനുഷ്യ ശരീരമാകു ന്ന പിണ്ഡാണ്ഡത്തിലുമു ങ്കു് എന്നത്രേ വേദാന്തികളുടെ അഭിപോയം.

## (ബഹ°മാനന്ദം

യോഗികരം സമാധിസ്ഥരാകു ബോരം അനുഭവിക്കുന്ന ആനന്ദം.

## ബ്രഹ്മാനന്ദൻ

ബ്രഹ്മദ്ധ്യാനത്തിൽ സഭാ ആ നന്ദിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന മഹാൻ.

# ബ്രഹ്മാർപ്പണബുദ്ധി

ബ്രഹ്മത്തിൽ സമർപ്പിച്ച ബു ഒ'ധി. ഇയാഠം കർമ്മങ്ങളിൽ ഏർ പ്പെട്ടെന്നുവരും. എന്നാൽ അവ യിൽ ബദ്ധനാവുകയില്ല. താമര യില വെള്ളത്തിൽ കിടന്നാലും അ തിൽ ജലത്തിൻെ സ്പർശംഉണ്ടാ കുന്നതല്ലല്ലൊ.

# ബ്രഹ്<sup>ര</sup>മാത<sup>്</sup>മൈക്യ പരോക്ഷ ജ്<sup>ണ</sup>ാനം

ബ്രഹ്മാത് മൈക്യത്തിനെറ അപ്രത്യക്ഷജ്ഞാനം. ഗ്രന്ഥവി ജ്ഞാനം മാത്രമാണു് ഇക്കൂട്ടർ കുള്ളതു്. അനുഭവിച്ചറിവു് ഇ ല്ല. ബ്രഹ്മാത് മൈക്യ പ്രത്യക്ഷ ജ്ഞാനം ഉള്ളവർ അത്രേ ബ്രഹ്മാ നന്ദൻമാർ. തുലോം ദുർലഭമാണു് ഇവർ.

## ബ്രാഹ<sup>്</sup>മണൻ

ബ്രഹ്മജ്ഞാനമുള്ള ആഠം. ഇ കാലത്തു് ഒരു ജാതിക്കാരെയാ ണു് ഈ പേർകൊണ്ടു വിളിച്ചു പോരുന്നതു്. അവർ ബ്രഹ്മജ് ഞാനികളാകണമെന്നില്ല.

# ബോഹ്മമുഹുർത്തം

മൂന്നേമുക്കാൽ നാഴിക വെളുക്കാ നുള്ളസമയം. (നാലരമണിസമയം) പുരാതന മഹർഷിവരേണ്യൻമാർ അന്ത്യയാമത്തിലാണു (ഏഴരനാഴി ക വെളുക്കാനുള്ളസമയം) ജലസ<sup>ം</sup> നാനം നടത്താറുണ്ടായിരുന്നതു<sup>ം</sup>. ബുദ്ധിശക്തി ദീർഘായുസ് സ് ആരോഗ്യം ഏകാഗ്രത എന്നിവ ഈ സ്നാനം വർദ്ധപ്പിക്കും. ബോഹ<sup>്</sup>മമുഹൂർത്തത്തിലും വൈ കുന്നേരത്തുമായി രണ്ടുതവണപച്ച വെള്ളത്തിൽ കുളിക്കുന്ന ആളിനു ഒരുവർഷം കഴിഞ്ഞാൽ പനിപിടി ക്കുന്നതല്ല. തുടർന്നും കുളിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കണമെന്നുണ്ടു<sup>ം</sup>. 10-ാം വയസ്സുമുതൽ ഈ നിഷ്ഠ പു ലർത്താനുള്ള ഭാഗ്യം ഇതെഴുതുന്ന ആളിനുണ്ടായി. ഈ 80 വയസ് സുവരെയും പനി പിടിക്കുകയു ണ്ടായിട്ടില്ല. സാമാന്യമായി ആ രോഗ്യം നിലനിൽക്കുന്നുമുണ്ടു

# ബോഹ്മി

ദ്വാദശമാത്രകളിൽ പന്ത്രണ്ടാമ ത്തേതായ ഓംൻറ ഉച്ചാരണം. ഈ പ്രണവം ഉച്ചരിച്ചുകൊണ്ടു അന്ത്യ ശ്വാസംവലികുന്ന ആളിനു പു നർജൻമം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. ഇങ്ങനെ യാണു് മന്ത്രയോഗികളുടെ അന്ത്യം.

ബ്രഹ്മിസ്ഥിതി ബ്രഹ്മനിഷ്ഠ.

### ഭക്യതിയോഗം

യോഗത്തിലേക്കു നയിക്കുന്ന ഭ ക്തി. ഭക്തിയാകുന്ന യോഗം. ഭഗവദ്ഗീതയിലെ പന്ത്രണ്ടാം അ ദ്ധ്യായമായ ഭക്തിയോഗത്തിൽ 20 ശ്ളോകം അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. നിത്യാനന്ദത്തിനു ഈശ്വരഭക്തി എങ്ങനെ സഹായിക്കുന്നു എന്ന തു് ഇതിൽ ഭഗവാൻ പ്രസ്താവി ച്ചിട്ടുണ്ടു്.

#### ഭഗവദ്ഗീത

ഭാരതയുദ്ധാരംഭത്തിൽ ബന്ധു മിത്രവധോദ്യമത്തിൽ സന്തപ്ത ചിത്തനായി തേർത്തട്ടിൽ വീണു പോയ അർജ്ജുനനു വേണ്ടുന്ന ഉ പദേശോത്തേജനങ്ങരം ഭഗവാൻശ്രീ കൃഷ്ണൻ നൽകി പ്രബുദ്ധവീ ര്യനാക്കിത്തീർക്കുന്നതും സചവിരാ ഡ്രൂപം ദർശനംനൽകുന്നതും ആ യ സംഭവങ്ങരം 700 ശ്രോകങ്ങളി വേദവ്യാസൻ മഹാഭാരത ത്തിൽ വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു. ജ'ഞാ നകർമ്മഭക്തി രാജയോഗങ്ങരം മു ഴുവനും ഈ ഗീതയിൽകാണാം. ഉ പനിഷൽ സാരസർവസ്വമായ ഈ ഗ്രന<sup>്</sup>ഥം ഭൂഗോളത്തിലെ പരമോ ന്നത തത്വശാസ്ത്രഗ്രന്ഥമായി പരിലസിക്കുന്നു. സകലപരിഷ<sup>ം</sup> കൃതഭാഷകളിലും ഈ സ്ത്രഗ്ന്ഥം സ്വന്തം രൂപത്തി ലും ഭാവാന്തരപ്പെട്ടും കടന്നുകയ റിയിട്ടുണ്ടു". കോടാനുകോടി ജ നങ്ങ≎ക്കു ആശ്വാസവും ഉത്തേജ നവും പ്രബുദ്ധതയും നൽകി ലാലസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ഗ്രന്ഥം നിത്യവും പാരായണം ചെയ്യുന്ന നിരവധിലക്ഷം ഹിന്ദു ക്കളുണ്ടു്.

### ഭദ്രാസനം

ഐശാര്യം വരുത്തുന്ന യോഗാ സനം. ഇരുന്നിട്ടു കാലുകയ മട ക്കി ഉള്ളംകാലുകഠം പരസ്പരം ചേർത്തു<sup>ം</sup> സീവനീഞരമ്പിനെ അ മർത്തുക. ഉള്ളംകൈക $\circ$ കൊണ്ടു $^\circ$ കാൽപ്പടങ്ങളെ ചേർത്തുപിടിക്ക ണം. കാൽമുട്ടുകളുടെ അടിവശം ഇടതും വലതും വശങ്ങളിലായി താഴെ പതിഞ്ഞിരിക്കണം. ഈ നി ലയിൽ ദീർഘശ്വസനമോ പ്രാണാ യാമമോ നടത്താം. ബ്രഹ്മചര്യാ നുഷ<sup>ം</sup>ഠാനത്തിലേക്കു മനസ്സി നെനയിക്കയും ആരോഗ്യം വർദ<sup>്</sup> ധിപ്പിക്കയും ചെയ്യാൻ ഈ ഇരിപ്പു സഹായിക്കുന്നതിനാൽ ഭദ്രാസന നാമധേയം അന്വർത<sup>്</sup>ഥമായി**ത്തീ**ർ ന്നിരിക്കുന്നു.

### ഭരദ്വാജാസനം |

തറയിൽ ഇരുന്നിട്ടു്, കാൽമുട്ടു കരം മടക്കി ഇടതുവശം ചരിഞ്ഞു് ഇരിക്കുക. വലത്തെ ഉള്ളംകൈയ് ഇടതുതുടയുടെ ഇടതുവശത്തു തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. വലത്തോട്ടു തലതിരിച്ചിട്ടു് ഇടതുകൈയ് പിൻവശത്തുകൂടി വലതുഭുജ ത്തിൽ പിടിക്കുക.

പ്രയോജനങ്ങഠം സന<sup>്</sup>ധി വീക്കംതീർക്കും. നട്ടെല്ലു ലഘുവായി വളയത്തക്കവിധം എ ത്തിച്ചേരും.

## ഭരദ്വാജാസനം ||

ഒരുകാൽ നീട്ടിഇരിക്കുക. മറെറ കാൽ മടക്കി എതിർവശത്തെ കൈ കൊണ്ടു മടക്കിയ കാലിൻെറ മുട്ടി നെ ചുററി ആ വിരലുകളെ പിടി ക്കുക മറെറ കൈ മുതുകിൽക്കൂടി ചുററിപ്പിടിക്കുക. ഒരുകാൽ മട ക്കി ഇരുന്നിട്ടു° മറെറകാൽ അര കെട്ടിനു താഴെക്കൂടിവച്ചിട്ടു° ആ കാൽപ്പടത്തിനെ മീതേവശത്തെ ്യ കൈയ° മുതുകിൽക്കൂടി ചുററി പിടിക്കുക.

## ഭവാപൃയങ്ങരം

ഉൽപത്തിനാശങ്ങാം.

## ഭസ<sup>്</sup>ത്രികാപ്രാണായാമം

അഞ്ചാമത്തെ പ്രാണായാമം. പെട്ട ന്നുപെട്ടന്നായി ഒരു സെക്കണ്ടിൽ 2 തവണവീതം ശ്വാസം വലിച്ചു ഹൃ ദയത്തിൽ നിറയ'ക്കുക. ഇതിനനു സരിച്ചു വയർ അൽപാൽപം ഒഴി ഞ്ഞു അതു° ഉള്ളിലേക്കു വലിയു ന്നതായിരിക്കും. 20 തവണ തുടർ ച്ചയായി ഈ പ്രാണായാമം ചെയ് തിട്ടു വിശ്രമിക്കണം. തുടർന്നു രണ്ടു തവണ ഇങ്ങനെയാകുട്ടെ, ആ കെ 60 പ്രോണായാമം. ഒടുവില ത്തെ പൂരകരേചകങ്ങഠം കഴുത്തു സങ്കോചിപ്പിച്ചുടകാണ്ടു നാസാരന<sup>്</sup>ധ്രത്തിൽകൂടി ആയിരി ക്കട്ടെ. വാത പിത്ത കഫശലുങ്ങരം തീർത്തു മലശോധന സുഗമമാക്കി കുണ°ഡലിനിയെ ഉണർത്തുന്നതാ ണു° ഭസ°ത്രികാ പോണായാമം. ബ്രഹ്മനാഡിയെ സംശുദ്ധീക രിക്കുക എന്ന കഠിനതമമായ പ്ര വർത്തനംപോലും ഇതു നടത്തുന്ന തായിരിക്കും. വലതു നാസാരന<sup>ം</sup> ധ്രത്തിൽകൂടി പൂരകവും ഇടതു നാസാരന°ധ്രത്തിൽക്കൂടി രേചക വും നടത്താം. കൊല്ലൻ തുരുത്തി ഊതുന്നതുപോലുള്ള ഒരുതരം പ്ര വർത്തനമാകയാൽ ഭസ്ത്രികാപ്രാ ണായാമം എന്ന പേരു സിദ്ധമാ യി.

### ഭസ<sup>്</sup>മലേപനം

കുളി കഴിഞ്ഞിട്ടാണല്ലൊ ഭസ്മം ധരിക്കാറുള്ളതു്. ദേഹത്തിലെചൂ ടിനെ ഏററക്കുറച്ചിൽ കൂടാതെ നിലനിറുത്താൻ ഭസ്മലേപനം സഹായിക്കും.

# ഭാനു

നാഭിയിലെ ഉഷ<sup>ം</sup>ണശക്തി അ ഥവാ സൂര്യശക്തി.

#### ഭാവം

വ്യക്തിത്വം നിലനിറുത്തുന്ന എട്ടു ഭാവങ്ങരംഉണ്ടു്. അവ:— ധർ മമം, അധർമ്മം, ജ്ഞാനം, അജ് ഞാനം, വൈരാഗ്യം, അവൈരാ ഗ്യം, ഐശ്വര്യം, അനെശ്വര്യം. ബേഹ്മാനന്ദം ലഭിച്ചിട്ടുള്ള ആളി നു ലോഭ മോഹ ഭയാദികരം ഉണ്ടാ കുന്നതല്ല. ബ്രഹ്മഭാവത്തിൽ ത ന്നെ സ്ഥിചെയ്യാനാണു് യോഗി കളുടെ നിരന്തരശ്രമം.

#### ഭാവനാ

മനോഭാവം. ഭൂതഭാവിക്ക അറി യണമെന്നുള്ള ജിജ്ഞാസയുടെ അസ്തമനം.വിവേകഖ്യാതി സ്ഥാ യത്തമാകുന്നതോടെ അസ്തംഗത മാകുന്നതായിരിക്കും.

#### ഭാവനം

സ്മരണം. ദൈവസ്മരണ സ ദാ ഉണ്ടാകുന്നതിനു യോഗികളും ഭക്തൻമാരും സർവദാ ''ഓം'' ഉ ച്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു ഒരു മാർഗ്ഗമാകുന്നു.

### ഭാവസമന്ഥിതൻ

തത്വാഭിനിവേശത്തോടുകൂടിയ വൻ. തൻെറ ആത<sup>്</sup>മാവുതന്നെ ദൈ വം എന്ന ഭാവനയോടുകൂടി ജീവി തം നയിക്കുന്നവൻ.

#### ഭാവസമാധി

ഏതൊരു രൂപത്തേയും ധ്യാനി ച്ചു ആ രൂപത്തിൽ സമാധിസ്ഥ നാവുക. ആയവസരത്തിൽ രൂപം തന്നെ അദൃശ്യമായിത്തീർന്നുപോ കും. അതോടെ ആനന്ദമായി.

## ഭാവിതസ്മർത്തവ്യം

അസ്ഥിരമായുള്ളതിനെ സു സ്ഥിരമാണെന്നു വിശ്വസിക്കൽ. ഇതുഅഭാവിതസ്മർത്തവൃത്തിനു വിപരിതമായുള്ളതാകുന്നു.

## ഭുജഗി

കുണ്ഡലിനി. ഈ ശക്തി മൂന്നുചുററുള്ള സർപ്പത്തെപ്പോലെ മൂലാധാരത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യു ന്നു എന്നാണു് യോഗികളുടെ അ ഭിപ്രായം. ചുണ്ടുകയ ചുരുട്ടി വായിൽക്കൂടി ശാസംവലിക്കുന്ന യോഗശാസ്ത്രപ്രഖ്യാതമായ ഒരു മുദ്രം.

## ഭുജാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ പതിച്ചി ട്ടു് കാല്മുട്ടുകഠം മടക്കി അതതു വശത്തെ ഭുജങ്ങളിൻമേൽ വയ്ക്കു ക. തല ഉയർത്തി മുന്നോട്ടുനോ ക്കിയിരിക്കും.

# ഭുജംഗകരണം

ഇടത്തേനാസാരന് ധ്രത്തിൽക്കൂടി പൂരകം, വലത്തേതിൽക്കൂടി രേച കം; തുടർന്നു വലത്തേതിൽക്കൂടി പൂരകം ഇടത്തേതിൽക്കൂടിരേചകം എന്നീ ശാസോച്ശാസ ക്രിയക ളാണു് ഇതു്. വയ്കം ചണ് ഡികാപരമേശ്വരീദാസിൻെറ യോഗസംഗ്രഹ ഗ്രന്ഥത്തിലാണും ഈ ഭുജംഗകരണം കാണുന്നതും. അനുലോമ വിലോമ ക്രമത്തിലുള്ള ശ്വാസോച്ശാസവ്യായാമ മായി ഇതിനെ ഔത്താഹയോഗീശ്വരൻ മാർ പ്രസ്താവിച്ചിരിക്കുന്നു. ഈ ശ്വസനക്രിയ ക്രമേണ കുംഭകത്തിൽ എത്തി പ്രാണായാമംതെന്ന യായി പരിണമിക്കുന്നതാണും.

## ഭുജംഗാസനം

കമിഴ്ന്നു കിടന്നിട്ടു് ഉള്ളംകൈ കരം മുലത്തടത്തിനു സമീപത്താ യി തറയിൽ പതിക്കുക. ശ്വാസം വലിച്ചുകൊണ്ടു് തല ഉയർത്തുക. പൊക്കിരംവരെ ഉടൽ പൊങ്ങിയി രിക്കണം തല കഴിയുന്നിടത്തോളം പിന്നോട്ടു വലിഞ്ഞിരിക്കണം. ശ്വാസംവിട്ടുകൊണ്ടു നെററി തറ യിൽ തൊടണം. ഇങ്ങനെ അഞ്ചു തവണയാകട്ടെ.

### പ്രയോജനങ്ങരം

നട്ടെല്ലിനു സൗഖ്യംനൽകി അതിനെ നിവർത്തി നേരെ നിർത്തും. നെഞ്ചിനു വേണ്ടത്ര വിരിവുള ണ്ടാക്കി ദേഹശക്തി വർദ്ധിപ്പി കും.

# ഭുജംഗിനി

ഇരുന്നിട്ടു കഴുത്തുമാത്രം കു നിച്ചു വായുവിനെ ഉള്ളിൽ നിറ യ്ക്കണം. പിന്നീടു് രേചനം. കുംഭകം ഇല്ല.ഇതു ഒരുതരം ശ്വാ സോച്ശ്വാസ വ്യായാമം ആകു ന്നു.

# ഭുജപീഠാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പി ച്ചിട്ടു<sup>ം</sup> കാലുകഠം മടക്കി ഭുജങ്ങ ളിൻമേൽ വയ്ക്കുക. പാദങ്ങാം തെററും മാററുമായി ചേർത്തുവ ച്ചിരിക്കും. ഉള്ളംകാലുകാം തറ യിൽ പതിച്ചിരിക്കും.

## ഭുവർലോകം

ഭൂമിയ്ക്കു മുകളിലുള്ള ആറു ലോകങ്ങളിലൊന്നു്.

## ഭുവോധാരണ

കാലുകളിൽ ധാരണചെയ്യുന്ന പ്രവൃത്തി. ഇതു പഞ്ചധാരണക ളിലൊന്നാകുന്നു.കാലുകളെ ശരീ രത്തിൻെ ഭൂഭാഗമായി യോഗശാ സ്ത്രഗ്രസ്ഥങ്ങളിൽ പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുണ്ടു്.

## ഭൂഗർഭസമാധി

തറനിരപ്പിൽനിന്നു് പത്തു് അ ടി താഴ്ത്തി 15 അടി സമചതുര ശ്രത്തിൽ ഒരു കുഴി നിർമ്മിച്ചു് നാലുവശവും ചാന്തിട്ടു് ഉറപ്പിക്ക ണം. അതിനുള്ളിൽ കയറിയിരു ന്നു ധ്യാനിച്ചാൽ എളുപ്പം സമാ ധിസ്ഥനാകാം. നിശ്ചലവായു, ശബ്ദരാഹിത്യം എന്നിവയാണ് ഇതിനു കാരണം. യോഗാശ്രമങ്ങ ളിൽ ചിലതു ഇത്തരത്തിലായിരി ക്കും പണികഴിപ്പിച്ചിരിക്കുക.

# ഭൂതം

പഞ്ചഭൂതങ്ങഠം—ഭൂമി, അഗ്നി, ജലം, വായു, ആകാശം. (2) ജീവ നുള്ളവ. (3) ഭവിച്ചതു്. ഭൂത, ഭാ വി, വർത്തമാനകാലങ്ങളിൽ ആദ്യ തേതതു്. പ്രപഞ്ചം മുഴുവനും രൂ പം പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ളതു് പഞ്ചഭുത ങ്ങളിൽനിന്നാകുന്നു.

# ഭൂതധാരണം

്ശരീരത്തിൻെറ ഉത<sup>്</sup>പത്തിക്കു

നിദാനമായ പഞ്ചഭൂതങ്ങളിൽ ഒ ന്നിനും കുറവുവരുത്താതെ സു ക്ഷിക്കൽ. ശരീരത്തിലെ മണ്ണിൻെറ അംശത്തിനു കുറവുണ്ടായാൽ മുഖ ത്തു ജര പ്രത്യക്ഷപ്പെടും. ജലത്തി നു കുറവുണ്ടായാൽ തലമുടി നര യ്ക്കും. അഗ്നിക്കുകുറവുണ്ടാ യാൽ വിശപ്പില്ലാതായിപ്പോകും. വായുവിനു കുറവുണ്ടായാൽ ദേ ഹത്തിനു വിറയലുണ്ടാകും. ആ കാശാംശത്തിനു കുറവുണ്ടായാൽ ശരീരംതന്നെ ചുരുങ്ങി അപ്രത്യക്ഷമായിത്തീരും.

## ഭൂത(പകൃതിമോക്ഷം

ഭൂതപ്രകൃതിയിൽ നിന്നുള്ള മോചനം.

## ഭൂതഭാവനൻ

ജീവികളെ ജനിപ്പിക്കുന്നവൻ, പരമാത<sup>്</sup>മാവു<sup>്</sup>,

# ഭൂതസിദ°ധി

പഞ്ചഭൂതങ്ങളിൽ ഓരോന്നിലും മനോലയം വരുത്തിക്കഴിഞ്ഞാൽ വെള്ളത്തിനടിയിൽ തവളയെപ്പോ ലെ ജീവിക്കാം. അഗ്നി ദഹിപ്പി കുകയില്ല. ശ്വാസംമുട്ടൽ വരുക യില്ല. ആകാശ സഞ്ചാരം നടത്താം.

# ഭൂതസംസിദ്ധി

ശരീരത്തിലെ ഓരോ പഞ്ചഭൂത ഭാഗത്തിലും പ്രാണമാനസങ്ങളെ അഞ്ചു നാഴികവീതം അടക്കംചെ യ്തു നിറുത്തുന്നതിനാൽ സിദ് ധിക്കുന്ന വിശിഷ്ടസിദ്ധി.

# ഭൂതാദി

അഹങ്കാരത്തിൻെറ രണ്ടു ഭാവങ്ങ ളിലൊന്നും. മറേറതും വൈകൃ തം ആകുന്നു.

# ഭൂതാത്മാ

ഏതൊന്നിൻേറയും സത്തു്.

## ഭൂതി

ഐശ്വര്യം. ഇതുതന്നെ വിഭൂ തി. അഷ്ടെശ്വര്യങ്ങാ വരെ ഭൂ തിയിൽ ഉയപ്പെടുന്നുണ്ടു്.

## ഭൂമവിദ്യ

വിദ്യാസത്തികളിൽ 16–ാമത്തേ തു". മറെറാന്നും ദർശിക്കാത്ത ഈ ആത്രമാനന്ദനു സദ്യോമുക്തില ഭിക്കും.

## ഭൂമി

പൃഥിയുടെ അംശം. തറ.യോ ഗികയ ധ്യാനത്തിനു തറയിൽ പു ല്ലോ മറോ വിരിച്ചിട്ടു് അതിൻ മേൽ ഇരിക്കേണ്ടതാകുന്നു. (2) ഓം ഉച്ചരിക്കുമ്പോയ അ+ഉ-പ്രം എന്നീ മൂന്നു നാദം വിഘടന കൂടാതെ ഒരേ വേഗതയിൽ ഒഴുകിക്കൊണ്ടിരിക്കും. യോഗികയക്കാണു ഇതു സാദ്ധ്യമാവുക.

## ഭൂമിക

ആരംഭം, ഘടം, പരിചയം, നി ഷ്പത്തി എന്നിങ്ങനെ നാലുവി ഭാഗം ഭൂമികയ്ക്കുണ്ടു്.

## ഭൂമിത്യാഗം

അഷ്ടസിദ്ധികളിലൊന്നു്. രാജയോഗിയുടെ ദേഹം ലഘിമാ സിദ്ധിയുടെ പ്രാപ്തിയിൽ പൊങ്ങുന്നതായിരിക്കും. സഹി തകുംകോഭ്യാസാനന്തരം ബാഹ്യ കുംഭകം സ്വാധീനമായാൽ ഉണ്ടാ കുന്ന അനുഭവമാണിതു്. പത്മാ സനത്തിൽ ഭൂമിത്യാഗം അൽപ സമയം നടത്തി, തിരിച്ചു പൂർവ സ്ഥാനം പ്രോപിക്കാൻ കഴിവുള്ള ചട്ടമ്പിസാമികളെപ്പോലുള്ള വർ കേരളത്തിലും ഉണ്ടായിട്ടുണ്ടു്.

## ഭൂരാദയം

പതിനാലു ലോകങ്ങഠം. യോ ഗി (ബഹ്മാനന്ദത്തിൽ രാജയോ ഗാഭ്യാസംമുഖേന എത്തിക്കഴി ഞ്ഞാൽ, ഈ ലോകങ്ങളൊന്നും അയാളെ സംബന്ധിച്ചിടത്തോളം നിലനിൽക്കുന്നില്ല.

### ഭൃംഗനാദം

ഭ്രാമരീപ്രാണായാമത്തിൽ യോ ഗിശേവിക്കുന്ന നാദം. അതിനു വണ്ടിൻെറ മൂളലിനോടു സാദൃ ശ്യമുണ്ടു°.

#### ഭേകാസനം

ഭേകം <u>=</u> തവള. തവളയുടെ പ്ര തീതി ഉണ്ടാക്കുന്ന ആസനം.

കമിഴ്ന്നു കിടന്നിട്ടു് കാൽമു ട്ടുകയ മടക്കി അതതു വശഞ്ഞ ഉ ള്ളം കൈകയംകൊണ്ടു് കാൽവിര ലുകളെ പിടിക്കുക. തല ഉയർ ത്തി മുന്നോട്ടുനോക്കണം.

#### പ്രേതാജനങ്ങ∞

വയർ നിവർന്നു മലശോധനസു ഗമമാക്കിത്തീർക്കും. കാൽമുട്ടു കഠക്കു ശക്തിവർദ്ധിച്ചു വാത രോഗ ഹാനിവരുത്തും.

തവളയ്ക്കു ഒരു പ്രത്യേകതയു അു്. വെള്ളത്തിനടിയിൽ പ്രാണ സഞ്ചാരം ഇതു നടത്തുന്നു. കരയി ലെ പാറയുടെ ഉള്ളിലോ മണ്ണിലെ ദാരത്തിലോ അനേക ദിവസങ്ങരം നിശ്ചലനായി ഈ ജന്തുജീവിച്ചി രിക്കാറുണ്ടു്. ആഹാരവും ശാ സോച്ഛ്വാസവും ഉണ്ടായിരിക്ക ണമെന്നില്ല.ഇതൊരുതരം പ്രോണാ യാമം ആകുന്നു. ബാഹ്യകുംഭകം, സ്തംഭവൃത്തി.

#### ഭേദം

നാം കാണുന്ന സകല വസ്തു ക്കളും ഒന്നിനൊന്നു ഭേദപ്പെട്ടിരി ക്കുകയാണ്. ഇവയെയെല്ലാം യോ ജിപ്പിക്കുന്നതായി, കാൺമാൻ പാ ടില്ലാത്ത ഒരു ശക്തി വിശേഷം ലോകത്തുണ്ടു്. അതാണു് ജീവാ ത്മാവായ പരമാത്മാവു്. , ഭേദ ബുദ്ധി കൂടാതെ ലോകവീഷ ണം ചെയ്തു ശീലിച്ചാൽ ആന ന്ദാനുഭൂതി (കമേണ സിദ്ധി ക്കും . പ്രപഞ്ചം മുഴുവനുംഒന്നാ യി ദർശിക്കുമ്പോരം രൂപങ്ങളെ

#### ഭൈരവാസനം

ഒരുകാൽ നീട്ടി മലർന്നുകിട ന്നിട്ടു്മറെറകാൽതലയ്ക്കു്അടി യിൽ വച്ചു തൊഴുതു കിടക്കുക.

# ഭൈരവീമുദ്ര

ധ്യാനിക്കുന്നോരം കണ്ണടയ്ക്കാതിരിക്കുന്നതു മൂന്നു വിധത്തിലാണും. നിവർന്നിരുന്നു കണ്ണുപ കുതി അടച്ചുള്ള ധ്യാനമാണിതും. സ്വാമിവിവേകാനന്ദൻ പത്മാസ നസ്ഥനായി ഉള്ളംകൈകരം ഒന്നിനുമിതെ മറെറാന്നായി മടിയിൽ വച്ചു ധ്യാനിക്കാറുണ്ടായിരുന്നു. 3—ാം വയസ്സിൽ കൊതുകും കടിച്ചതറിയാതെ 3 മണിക്കൂറോളം ധ്യാനത്തിലിരിക്കാൻ അദ്ദേഹത്തിനു കഴിയുമായിരുന്നു. മുജ്ജൻമസുകൃതം കൊണ്ടുള്ള സിദ്ധിയാണതു്എന്നേ പറയേണ്ടതു

ളളു. ശിവൻെ ധ്യാനവും ഈ വി ധത്തിലായിരുന്നു. 'ശിവോഹം''മ ന്ത്രജപധ്യാനങ്ങളായിരുന്നു അ ദ്ദേഹത്തിനു പ്രിയംകരമായിരു ന്നതു°.

## ഭോക<sup>്</sup>താവ്

അനുഭവിക്കുന്നവൻ. അറിഞ്ഞും അറിയാതെയും ചെയ്യുന്ന സകല തരം കർമ്മങ്ങളുടേയും ഫലങ്ങഠം അനുഭവിക്കാതെ തരമില്ല. അങ്ങ നെ കർമ്മികളെല്ലാം ഭോക്താക്ക ളുമാകുന്നു.

# ഭോക<sup>്</sup>തൃഭാവം

സന്തോഷാസന്തോഷ ഭാവവികാ രം. ജീവിച്ചിരിക്കുന്നതിൻെറ ല ക്ഷണമാണിതു സാധാരണരിൽ.

#### ദോഗം

സ്ത്രീസംയോഗം. ഇതു് എത്ര ത്തോളം ഒരാഠം നടത്തുന്നോ അത്ര ത്തോളം അയാഠം യോഗത്തിൽനി ന്നു് അകന്നുപോകും. ശരീരനാ ശം ബുദ്ധിനാശം എന്നിവയാണ് ഭോഗഫലങ്ങഠം.

# ഭോഗരൂപ യോഗവിഘ<sup>ം</sup>ന ഞ്<del>ട</del>ാ

നാരി, ശയ്യ, ആസനം, വസ് ത്രം, ധനം, താംബൂലം, ഭക്ഷ്യം വാഹനങ്ങയ, രാജൈശ്വര്യം, പ്രേ ഭുത്വം, അധികാരം, സ്വർണ്ണം, വെള്ളി, ചെമ്പു്, വേദശാസ്ത്രപാണ്ഡിത്യാഭിമാനം, നൃത്തം, ഗാനം, ആഭരണം, വീണാവേണു, മൃ ഭംഗം, ആനസവാരി, കുതിരസവാരി, ഭാര്യാസന്താനങ്ങയം, ലൗകികസുഖഭോഗങ്ങയ എന്നിവയെല്ലാം

യോഗിവിഘ്നകാരികളാകുന്നു. ആകെ 25 എണ്ണം. യോഗാഭ്യാസി ഇവയെയെല്ലാം ജയിക്കേണ്ടതു ണ്ടു്,

#### ഭോഗലാലസൻ

സകലതരം ലൗകികസുഖങ്ങളും അനുഭവിക്കുന്നതിൽ അത്യന്തം തത്പരൻ. സമാധിസ്ഥനാകാനു ള്ള ഉദ്യമങ്ങളെ വിഘ്നപ്പെടുത്തു ണ ഒന്നാണിതു്.

## ഭൗതികസർഗഗം

വിവിധ ജീവജാലങ്ങരം. സാ ത്വികഗുണമുള്ള ജീവികളാണു ഇവയിൽ പരമോന്നത സ°ഥാ നാർഹർ.

#### ഭൗമം

ഭൂമിതതാം

### ഭ്രമണ പ്രാണായാമം

ഭ്രമിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പ്രാ ണായാമം, നടക്കുമ്പോയ നടത്തു ന്ന ശ്വാസോച്ഛ്വാസ വ്യായാമം ആണിതും ഇതിൽ കുംഭകം ഇല്ല. സഭായുള്ള അഭ്യസനം എതൊരാ ളിനേയും ഔന്നത്യത്തിലേക്കു ന യിക്കുന്നതായിരിക്കും.

#### ഭ്രാന്തി

യോഗമാർഗ്ഗത്തിലെ ദശവി ഘ്നങ്ങളിലൊന്നാണും (ഭാന്തിദർ ശനം. അതിനെ ജയിച്ചിട്ടാണും യോഗിക്ക സമാധിസ്ഥരാവുക. സതൃസ്ഥിതിദർശനത്തിൽ നി ന്നുള്ള അകൽച്ച. സർവേശവരചിന്ത യല്ലാതെ അതിനിടയ്ക്കു ഏതൊ ന്നിനെ ദർശിച്ചാലും അതു (ഭാന്തി ദർശനം ആണെന്നേ യോഗാഭ്യാസി കഠം പരിഗണിക്കുകയുള്ളൂ .

## (ഭാന്തിജതാദാത<sup>ം</sup>മ്യം

ആത്മാവിനും അഹംകാരത്തി നും തമ്മിലുള്ള ഈ താദാത്മും ജ്ഞാനംകൊണ്ടില്ലാതാകുന്നു.

### ്രോന്തിദർശനം

സത്യസ്ഥിതിയിലെ മിഥ്യാദർ ശനം. ദശയോഗവിഘ്നങ്ങളിലൊ ന്നാണിതും.

### ഭോമരി

വണ്ടിൻനാദത്തോടുകൂടിയ പൂ രകരേചകങ്ങരം. ഈ ഭൃംഗനാദശ്ര വണം സമാധിയിലെ ആനന്ദത്തി ലേക്കു യോഗിമാരെ നയിക്കുന്നു. നിശ്ശബ്ദസ്ഥലത്തു അർദ്ധ രാ[തിയിൽ യോഗിക**ം** കൈയ<sup>ം</sup> പ്പെരുവിരലുകയകൊണ്ടു° ശ്രവ ണദ്വാരങ്ങളെ അടച്ചും സമാധിസം ഥരാകാറുണ്ടു". അപ്പോയ അവർ ഇ ടതുചെവിയിൽക്കൂടി നാദങ്ങ∞ കേയക്കുന്നുണ്ടാകും. പ്രകാശദർശനവും സിദ്ധിക്കും ഇങ്ങനെയാണും ഭ്രാമരി പ്രോണാ യാമം സമാധിയിലേക്കു യോഗിമാ രെനയിക്കുന്നതും.

# ഭ്രൂധ്യാനം

രണ്ടുപുരികങ്ങളുടെയും മദ്ധ്യേ യുള്ളസ്ഥലമാണു് ഭൂമദ്ധ്യംഅ വിടം ധ്യാനിക്കുന്ന പ്രവൃത്തികൊ ണ്ടു് മനസ്സിനു ഏകാഗ്രതയും ശക്തിയും സിദ്ധിക്കുന്നു. ആ നന്ദത്തിനു നിദാനവുമാകുന്നു ണ്ടു്. വലതുകണ്ണിൻറ കൃഷ്ണ മണി ഇടത്തോട്ടും ഇടതുകണ്ണിൻറ കൃഷ്ണമണി വലത്തോട്ടും നീ രെ പരിശ്രമിച്ചു സാധിക്കേണ്ട ഒരു കാര്യമാണിതു<sup>ം</sup>.

## ഭ്രൂമദ്ധ്യം

പുരികങ്ങളുടെ മദ്ധ്യേമൂക്കിനു മുകളിലായി ഉള്ളിലുള്ള ധ്യാനസ് ഥാനം. മൽസ്യേന്ദ്രോസനസ്ഥരും, സിദ്ധാസനസ്ഥരും ആയി യോ ഗിമാർ ഇവിടെ ധ്യാനം ഉറപ്പിക്കാ റുണ്ടും.

# ഭൂമദ്ധ്യദൃഷ്ടി

പുരികങ്ങളുടെ മദ°ധ്യേ ദൃഷ°ടി കയ ളറപ്പിക്കുക. വലതുകൃഷ്ണ മണി ഇടത്തോട്ടും ഇടതുകൃഷ്ണ മണി വലത്തോട്ടും നീങ്ങിയാണു<sup>ം</sup> ഈ ദർശനം ഉണ്ടാക്കുന്നതും. ഇപ്ര മൂക്കിൻെറ അററത്തേക്കു നോക്കിയാൽ കണ്ണുകരം പകുതി അടഞ്ഞിരിക്കുമല്ലൊ. ശിവദ്ധ്യാ നമാണിതു<sup>ം</sup>. സ്വാമി വിവേകാന ന്ദൻ ധ്യാനസമാധികളിൽ ശിക്കുമ്പോ∞ ഇ(പകാരമാണു<sup>o</sup> നോട്ടം ചെന്നു ചേർന്നിരുന്നതു°. ഈ നിലയിൽ ധ്യാനനിമഗ്നനാ ദ്േഹംമുഴുവനും യിരുന്നപ്പോ∞ കൊതുകുകടിച്ചിട്ടും ഉണരാതിരു ന്ന ഒരു സംഭവം ഉണ്ടായതും, സ്ഥാ മി വിവേകാനന്ദരെറ്റ് മൂന്നാം വയ സ്സിലായിരുന്നു. ഒരു സാധാര ണൻ പന്ത്രണ്ടുവർഷം തീവ്രശ്രമം ചെയ<sup>ം</sup>തു സാധിക്കേണ്ട ഒരു മഹാ കാര്യമാണിതു<sup>ം</sup>. 1893–ൽ ഈ മഹാ പുരുഷൻ കന്യാകുമാരിയിലെ ക ടലിൽ കാൽമൈൽ നീന്തി ഒരു പാ റമേൽ കയറി മൂന്നുമണിക്കൂർ സ മാധിസ°ഥനായിരുന്നു. വിവേകാനന്ദൻപാറ എന്നപേരിൽ അറിയപ്പെടുന്ന ഈ പാറയിൽ അ ദ്ദേഹത്തിൻെറ ഒരു പ്രതിമയും

മററുമുണ്ടു<sup>°</sup>. ഭാരതത്തിൻെറ സക ലഭാഗങ്ങളിൽനിന്നുമുള്ള ജനസഹ സ്രങ്ങളെ എല്ലാ ദിവസങ്ങളിലും അവിടെ കാണാം. ധ്യാനമാഹാത<sup>°</sup> മൃത്തിൻെറ ഒരു അംശംമാത്രമാണിതു°.

## ഭ്രൂമധ്യാകാശം

മഹാശൂന്യമായ അവസ്ഥാബോ ധം. ഭ്രൂമദ്ധ്യേനോട്ടം ഉറപ്പിച്ചാൽ സമാധിസ്ഥനായി ശൂന്യാകാശ സ്ഥിതി അനുഭവപ്പെടും.

0

#### മകരാസനം

കടലിലെ ഒരുതരം വലിയ മൽ സൃമാണു മകരമൽസ്യം. അതി ഒൻറ കിടപ്പുപോലുള്ള ഒരു യോ ഗാസനമാണിതു . വലതുവശം ച രിഞ്ഞു കിടന്നിട്ടു് ഇടതുകൈ യ് ഉടലിൻമേൽ നീട്ടിവയ്ക്കു ക. വലതു കൈയും നീട്ടിവയ്ക്ക

കമിഴ്ന്നു കിടന്നിട്ടു തല ഒരു വശം ചരിച്ചുവയ്ക്കുക. രണ്ടുവി ധത്തിലും കിടന്നിട്ടു് ദീർഘശ്ച സനം നടത്തണം.

#### മകാരം

സഗർഭപ്രാണായാമത്തിലെ നി ശ്വാസം നടത്തേണ്ടതു് ബീജമന്ത്ര മായ ''മ''കാരത്തിൻെറ 32 തവണ യുള്ള മാനസികോച്ചാരണത്തോടു കൂടിയാകുന്നു. സൂക്ഷ്മദ്ധ്യാ നാവസരത്തിൽ ഈ സ്വര്ശവണം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

#### മണയഃ

നട്ടെല്ലിനുള്ളിലെ സുഷുമ്നാ നാഡിയിൽക്കൂടിപ്രാണസഞ്ചാരം നടത്തുമ്പോയ യോഗിമാർ അതി ൻെറ ശബ<sup>്</sup>ദം അശേഷം ശ്രവിക്കു ന്നതല്ല. ശബ<sup>്</sup>ദം ഉണ്ടാകുന്നില്ല എന്നതാണു് വാസ്തവം. ്അത്ര യേറെ സാവധാനത്തിലായിരിക്കും പൂരകരേചകങ്ങ⊙ നടക്കുക. 16: 32 മാത്രാക്രമത്തിലുള്ള ഈ പൂര ക രേചകങ്ങയ അഞ്ചാറുവർഷ ത്തെ അഭ്യസനംകൊണ്ടു മാത്രമേ സചാധീനമായിത്തീരുകയുള്ളൂ. ഒ ററ ഇരിപ്പിൽ ആണു 100 പൂരക രേചകങ്ങ**ം** നട**ത്തേണ്ട**തു<sup>ം</sup>.

#### മണിനാദം

ക്ഷേത്രങ്ങളിൽ ദീപാരാധനാ സ മയത്തു കേഠംകുന്ന മണിനാദം മ നസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാക്കി രൂപ ദ്ധ്യാനം ഉറപ്പിക്കുന്നതാണും. ക്രിസ്ത്യാനികളുടേയും മുസ്ലീ ങ്ങളുടേയും പള്ളികളിൽ മണിനാ ദം പുറപ്പെടുവിക്കാറുണ്ടും.

# മണിപൂരകം

ഇതു് ഷട്ചക്രങ്ങളിലൊന്നാ കുന്നു. ഇതിനു പത്തു ആരക്കാ ലുകളുണ്ടു്. പൊക്കിളും ചുററു മുള്ള വയറിൻഭാഗവുമാണു് ഇ തിൻെ സ്ഥാനം. മുഷ്ടി ചു രുട്ടി രണ്ടു കൈകളും പൊക്കിള്ളി നു താഴെ ഇരുവശങ്ങളിലുമായി അമർത്തിവച്ചു് നിശ്ചാസത്തോടെ നെററി തറയിൽ തൊടുക. ശ്വാ സം വലിച്ചുകൊണ്ടു് നിവർന്നി രിക്കുക. ഇങ്ങനെ 25 തവണ രാ വിലെ അനുഷ്ഠിച്ചുകൊണ്ടിരു ന്നാൽ മലബന്ധം ഉണ്ടാകില്ല. സ<sup>്</sup>ഥിതിയാണു<sup>ം</sup> ആരോഗ്യത്തി ൻെ പ്രധാനലക്ഷണം.

## മണിപൂരകചക്ര പ്രോണായാ മം

നാഭിയിലെ മണിപൂരക ചക്ര ത്തിൽ പ്രാണയാമം ചെയ്യൽ. ഇ തുനിമിത്തം പാതാള സിദ്ധില ഭിക്കും. സഭാനന്ദം അനുഭൂതി യിൽ വരുക എന്നതാണു പാതാള സിദ്ധിയുടെ ലക്ഷണം. മരണ ത്തെ ജയിക്കും. പരകായ പ്രവേ ശനശക്തി സിദ്ധിക്കും. ഇവ യ്ക്ക് മണി പൂരചക്ര പ്രോ ണായാമം പ്രാരംഭകാലത്തെപ്രവർ ത്തനമേ ആകുന്നുള്ളൂ.

### മണ്ഡലം

ശിരസ്സിലെ പരമോന്നതധ്യാ നസ്ഥാനം അഥവാമോക്ഷദ്വാരം. അവിടെ മനസ്സും പ്രോണനും സസുഖം സ്ഥിതി ചെയ്യിക്കാൻ രാജയോഗാഭ്യാസികഠംക്കേ കഴി യുകയുള്ളൂ.

# മണ°ഡലവ്രതം

41 ദിവസത്തെ വ്രതം. ഈ അ നുഷ്ഠാനത്തിൽ ബ്രഹ്മചര്യാ നുഷ്ഠാനം പ്രധാനം. ഇഷ്ടദേവ താ മന്ത്രജപം, സൂര്യോദയത്തിനു മുമ്പും വൈകുന്നേരത്തും സ്നാ നം, എന്നിവ സമന്വിതം മണ്ഡ ലവ്രതം അനുഷ്ഠിച്ചാൽ ഉദ്ദി ഷ്ടം സാധിക്കും. സാദ്ധ്യമാകാ ത്തകാര്യത്തിൽ വ്രതം മുടങ്ങിയി രിക്കും. നിത്യബ്രഹ്മചാരിയാ യ ശബരിമല ശാസ്താവിനെ ദർ ശിക്കാൻ മണ്ഡലവ്രതം എടുക്ക നെ യുക്തൃധിഷ്ഠിതമാകുന്നു ണടു<sup>ം</sup>.

## മണ<sup>്</sup>ഡലാസനം

ഉള്ളംകാലുകളും തലയും തറ യിൽ പതിച്ചു' കൈകരം തലയു ടെ പിൻവശത്തു ചേർത്തു' അമർ ത്തുക. നടുവു' നല്ലവണ്ണം ഉയർ ത്തി പിന്നോട്ടുവളച്ചു' ''റ''യുടെ ആകൃതിയിൽ നിലനിറുത്തുക.

പ്രയോജനങ്ങാം നട്ടെല്ലും നിവർന്നു നീണ്ടും ആ യൂർ ദൈർഘ്യം കൈയുംവരുത്തു ന്നു.

# മണ്ഡൂകമുദ്ര

കാൽമുട്ടുകയ മുന്നോട്ടുന്ീട്ടി കാൽപ്പെരുവിരലുകയ പരസ്പ രം തൊടുവിച്ചു്, ഉള്ളംകാലുക ളിൻമേൽ ഇരിക്കുക. പ്രാണായാ മംചെയ്താൽ അനവധിമണികൂർ ധ്യാനസമാധികളിൽ ലയിച്ചു ഇരി ക്കാം. ഇതൊരു ധ്യാനാസനമാകു ന്നു. തവള(മണ്ഡൂകം)വെള്ളത്തി നടിയിലും, പാറക്കുള്ളിലും അന വധിമാസങ്ങയ ആഹാരംകൂടാതെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതാണു്. ശ്വാസോച്ശവാസമോ നാഡീചലന

# മണ<sup>്</sup>ഡൂകാസനം

മണ്ഡൂകമുദ്രയിൽ സ്ഥിതി ചെയ്യുക. കൈകളുടെ കുഴകഠ അ തതുവശത്തെ കാൽമുട്ടുകളിൻമേൽ മലർത്തിവച്ച് ഇരിക്കുന്ന ഒരു ധ്യാ നാസനമാണിതു"

#### മതി

ബുദ<sup>ം</sup>ധി. (2) ദശനിയമങ്ങളി ലൊന്നു<sup>ം</sup>. വേദശാസനങ്ങളിൽ സ മ്പൂർണ്ണ വിശ്ചാസം ഉണ്ടായിരിക്കു ന്ന അവസ°ഥ.

### മന്ത്രദീക്ഷ

മന്ത്രജപനിഷ°o. ഇഷ്ടദേവതാ മന്ത്രം അക്ഷരലക്ഷം ജപിക്കയും ബേഹ്മചര്യാനുഷ്ഠാനം നടത്തു കയും ചെയ്യുന്നതാണു് മന്ത്രദീ ക്ഷയിയിലെ പ്രധാന പ്രക്രിയ കഠം.

#### മ(ന്തജപം

ശബ്ദം പുറത്തുകോക്കാതെ ചുണ്ടുകളും നാക്കും അനക്കി മ ന്ത്രം ഉച്ചരിക്കൽ. ഇതു പലരും ന ടത്താറുണ്ടു്. മനസ്സിനെ ദൈ വദ്ധ്യാനത്തിലേക്കു ഉറപ്പിക്കാൻ ഇതു പ്രയോജനപ്പെടുന്നു. മാന സികമായുള്ള മന്ത്രജപമാണു ശേ ഷ്ഠതമം.

#### മന്ത്രജയം

മന്ത്രജയം സിദ്ധിച്ചിട്ടുള്ള ആയ തൻെറ മന്ത്രം സ്മരിച്ചുകൊണ്ടു പറയുന്ന വാക്കും ചെയ്യുന്ന പ്രവൃ ത്തിയും ഫലിക്കും. ബ്രഹ്മചര്യ ത്തോടെ അക്ഷരലക്ഷം ജപിച്ചാൽ മന്ത്രംസിദ്ധമാകും. ''നമശ്ശി വായ" പഞ്ചാക്ഷരം 5 ലക്ഷവും, ''ഓം നമോ നാരായണായ'' 8 ലക്ഷ വും, ''ഓം നമോ ഭഗവതേ വാസു ദേവായ'' 12 ലക്ഷവും, ബ്രഹ°മച ര്യത്തോടെ ജപിച്ചാൽ ഈ മന്ത്ര ങ്ങരം സചാധീനമായി<mark>ത്ത</mark>ീരും. പ ഞ്ചാക്ഷരംപോലും ഒരു ലൗകിക നു് 5 ലക്ഷം തികയ°ക്കാൻ ഏഴെട്ടു മാസം വേണ്ടിവരും. അത്രയുംകാ ലം ബ്രഹ്മചര്യം അനുഷ്ഠിക്കാൻ സാധാരണനു ദുഷ<sup>്</sup>കരംതന്നെ.അ ങ്ങനെയാണ് മന്ത്രയോഗസിദ്ധി

പലേ മന്ത്രജപയിതാക്കാംകും ല ഭിക്കാതിരിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>.

#### മഥനം

തുണിചുററിയ ഈർക്കിൽ മൂ ക്കിൻദ്വാരത്തിൽകടത്തി ചുഴററൽ. കഫവിനാശം വരുത്തി ഖേചരീമു ദ്രാഭ്യസനത്തിനു സാധകനെ ത യാറാക്കൽ.

## മധു പ്രതീകം

യോഗാഭ്യാസത്തിലെ മൂന്നാം ഭാ വത്തിൽ വികരണഭാവം സിദ്ധി ക്കും. മനോജയം സിദ്ധിക്കുന്ന തിൻെ ലക്ഷണമാണിതും.

## മധുഭൂമിക

യോഗാഭ്യാസത്തിലെ ദചീതീയ ഘട്ടത്തിൽ പ്രജ്ഞ സമാധിസ ഥ മായി ഭവിക്കും. ഇതാണു് മധുമ തി ഭൂമിക.

# മധുമതീഭൂമി

യോഗാഭ്യാസാഭിവൃദ്ധിയുടെ ദ്വിതീയഘട്ടം. പ്രജ'ഞ ഋതംഭരമാ യിത്തീരുന്നു. ഋതംഭരമെന്നാൽ സ ത്യം.

# മധുവിദ്യ

12—ാമത്തെ വിദ്യാസന്ത്രി. ജഗ ത്തിനെ മധുവായി ഉപാസിക്കൽ.

# മദ്ധ്യം

തീവ്രസംവേഗ പ്രാണായാമ ത്തിൽ മൃദു, മദ്ധ്യം, അധിമാത്രം എന്നിങ്ങനെ മൂന്നു അവസ്ഥക ളുണ്ടു്. അവയിലെ മദ്ധ്യാവസ് ഥയാണ് ഇവിടെ ഉദ്ദിഷ്ടമായി രിക്കുന്നതു്. (2) സുഷുമ്നയാ കുന്ന മദ്ധ്യമാർഗ്ഗം. മദംനിസം

സുഷുമ്നാനാഡി.

## മദ്ധ്യചക്രം

സുഷുമ്നാനാഡിയിലെ 6 ആ ധാരചക്രങ്ങളെ നിയന്ത്രിച്ചു് പ്രാണസഞ്ചാരത്തെ നിയന്ത്രിക്കുന്നു ട്രൂം യോഗികരം. ഇഡാപിംഗലാ നാഡികരക്കുമദ്ധ്യോണു് ഈ മദ്ധ്യചക്രം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്—സുഷുമ്ന.

## മധ്യനാഡി

ഇഡാപിംഗലാനാഡികഠക്കു് മ ദ്യ്യ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന സുഷു മ്നാനാഡി. കുണ്ഡലിനീശക് തി ഉണർന്നു ഇതിൽക്കൂടി സഞ്ച രിച്ചു സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ എ ത്തിച്ചേർന്നാൽ പരമാനന്ദമായി ത്തീരും. ഈ നാഡികളൊന്നും ക ണ്ണുകഠക്കു ദൃശ്യമല്ല.

# മധ്യമനൗളി

നിന്നിട്ടു് തുടകളിൻമേൽ ഉള്ളം കൈകഠം അമർത്തിവയ്ക്കുക. നി ശചസിച്ചതിനുശേഷം വയറിൻെറ മധ്യഭാഗംമാത്രംമുന്നോട്ടുതള്ളുക. ശ്വാസംമുട്ടുമ്പോഠം നിവർന്നു നി ന്നുശ്വാസം വലിക്കുക. അരമിന്നി ട്ടു വിശ്രമം. ഇങ്ങനെ 3 തവണ ഒരു സാധാരണൻ അനുഷ്ഠിച്ചു നൗളി ക്രിയ 3 മാസം ചെയ്താൽ മലബ ന്ധരോഗം ശമിക്കും. പത്മാസ ത്തിലും അഭ്യസിക്കാം.

## മദ്ധ്യമ പ്രാണായാമം

24 മാത്രകൊണ്ടു നടത്തുന്ന ഒരു പോണായാമത്തിലെ പ്രാരംഭഘട്ട ത്തിൽ നട്ടെല്ലിനു വിറയൽ ഉണ്ടാ കും. ഉത്തമപ്രോണായാമത്തിൽ അ തു ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

## മദയ്യുമാ

ഒരു ശബ്ദം വായിൽക്കൂടി പു റത്തുവരുന്നതു പരാ, പശ്യതി, മ ദ്ധ്യമാ, വൈഖരി എന്നീ നാലു നിലകഠം കടന്നിട്ടാകുന്നു. മൂലാ ധാരം, ഹൃദയം, കണ്ദം, വായ് എന്നീ സ്ഥലങ്ങളാണിവ. നാലാ മത്തെ നിലയിൽ ശബ്ദശക്തി എത്തുമ്പോഠം മാത്രമേ അതു ശ്രവ

## മദ°ധ്യമാനാഡി

സുഷുമ്നാ. ആ്സനപ്രാണാ യാമമുദ്രാഭ്യസനങ്ങാം കൊണ്ടു് പ്രാണൻ കുണ്ഡലിനീമുതൽ സഹസ്രാരപത്മംവരെ സസുഖം സഞ്ചരിക്കുന്നു.

## മദ്ധ്യലക്ഷ്യം

ശരീരത്തിനുള്ളിലൊ പുറത്തോ ലക്ഷ്യംവയ്ക്കാതി രിക്കു ന്ന തു്. വേ്യാമപഞ്ചകം എന്നും ബാഹ്യാഭ്യ അരസ്ഥം എന്നും ഇതിനെ പറയാ റുണ്ടു്. യോഗി വ്യോമപഞ്ചക ത്തിൽ, തന്നെത്തന്നെയും തന്നിൽ വ്യോമപഞ്ചകത്തേയും ദർശിക്കു ന്നു. ധ്യാനത്തിൽ യോഗി അഞ്ചു വർണ്ണത്തിലായി ആകാശദർശനം നടത്താറുണ്ടു്. ആകാശം ശൂന്യമാ

## മദ്ധ്യസാധകൻ

സമബുദ്ധി, ക്ഷമായുക്തൻ, പുണ്യകാംക്ഷി, പ്രിയംവദൻ,സർ വകാര്യങ്ങളിലും മദ്ധ്യസ്ഥി തൻ, സമായുക്തൻ, എന്നിവരാ ണും മദ്ധ്യനിലയിലുള്ള ലയയോ ഗസാധകൻമാർ.

മദ്ധ്യാഹ്നാർക്കമണ്ഡലം

ശാംഭവീമു(ദയിൽ വിജയിക്കു മ്പോഠം ദർശനീയമാകുന്ന ചിഹ് നങ്ങഠം. യോഗി ഓരോ അവസര ത്തിൽ ഒന്നോ അധികമോ അടയാള ങ്ങഠം ദർശിക്കും. അവയിലൊന്നാ ണ് മദ്ധ്യാഹ്നാർക്മമണ്ഡലം.

## മധ്വാചാര്യർ

ബ്രഹ്മസൂത്രം, ഗീതാ, ദശോപ നിഷത്തുക**ം ഇവയ<sup>്</sup>ക്കു ഭാഷ്യം** തുടങ്ങി 37 ഗ്രന്ഥങ്ങളുടെ കർ ത്താവ°. 13–ാംനൂററാണ്ടിൽ 79 വർ ഷം ജീവിച്ചിരുന്നു ഭാരതസഞ്ചാ രംനടത്തി സകല പ്രതിയോഗിക ളേയും വാദത്തിൽ തോൽപ്പിച്ചിട്ടാ ണു് ഇദ്ദേഹം ദൈചതമതംസ്ഥാ പിച്ചതു°. ഹനുമാൻ, മധ്വൻ എ ന്നിങ്ങനെയാണു<sup>ം</sup> 2 പേർ പ്രോണാ യാമപരായണരായി ജീവിതം ന യിച്ചിരുന്നതു് എന്നു മാധ്വൻമാർ വിശ്വസിക്കുന്നു. അരൂപിയായ ഈശവരൻെ മറെറാരു ഭാവമാണു<sup>ം</sup> രൂപങ്ങ≎ം. അരൂപത്തിലാണു° സ സ°ഥിതിചെയ്യുന്നതു° എന്നു വേദാന്തികയ വിശാസിക്കു ന്നു. അരൂപവും സ്വരൂപവും ആ യിദൈവം സ്ഥിചെയ്യുന്നു എ ന്നു മാദ<sup>്</sup>ധ്വമതക്കാരും.

#### മനനം

രണ്ടുതരം മാനസജപങ്ങളിലൊ ന്നു്. മറേറതു ധ്യാനം ആകുന്നു. ജപംകൂടാതെ ചിന്തിക്കുന്നതും മ നനംതന്നെ. ആദ്ധ്യാത്മിക ഗാ ഡവിചിന്തനം.

## മനസ്പന്ദനം

ചിത്തവൃത്തികളുടെ ഉൽപ്പാദനാ വസ്ഥ. ദശേന്ദ്രിയപ്രവർത്തന അഠം ഇല്ലാതിരിക്കുമ്പോഴും ഹൃദ യം സ്പന്ദിക്കുന്നുണ്ടായിരിക്കും. ഹൃദയസ്പന്ദനം അവസാനിച്ചാൽ മരണമായി. എന്നാൽ രാജയോഗി കഠം ഹൃദയത്തിൻെറ സ്പന്ദനം നിറുത്തി, ബ്രഹ്മത്തിൽ ചിത്തം നിലനിറുത്തുന്നതോടെ പരമാന നും അനുഭവിക്കുന്നു. അത്ജനെ അ വർ മനസ്പന്ദനത്തെ ജയിക്കുന്നു.

#### മനഃപ്രാണലയനം

മനസ്സും പ്രാണനും ഒന്നിച്ചേ സ്ഥിതി ചെയ്കയുള്ളൂ. മനസ് സുലയിച്ചാൽ പ്രാണൻലയിക്കും. പ്രോണൻലയിച്ചാൽ മനസ്സുല യിക്കും. ബോധാതീതമായഒരു അവസ്ഥയാണിതും. മനസ്സും പ്രാണനും ലയിച്ചുകഴിഞ്ഞ ആളി നു പുനർജൻമം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

# മനസ്സു്

അന്തഃകരണത്തിന്റെ മൂന്നുഭാവ ങ്ങളിലൊന്നു്. വികാര വിചാര ങ്ങളുടെ കേന്ദ്രം. മനസ്സിൻെറ ഏകാഗ്രഭാവം ഉളവാക്കുന്നതു ബു ദ്ധിയുടെ പ്രവർത്തനംമൂലമാകു ന്നു. യോഗികഠക്കു് മനസ്സി നെ വികാരവിചാരരഹിതമാക്കി ത്തീർക്കാൻ സാധിക്കുന്നു.

#### മനസാമനമാലോകനം

സ്വന്തം മനസ്സുകൊണ്ടു് മന സ്സിനെ ദർശിക്കൽ രാജയോഗി യ്ക്കു സാദ്ധ്യമാകും. സാ ധാരണർക്കും മനസ്സിൻെറ പ്ര വർത്തനങ്ങളെക്കുറിച്ചു ആലോചി ക്കാനും മനസ്സിനെ ഏകാഗ്രമാ ക്കാനും കഴിയും. മനസ്സിനെ കണ്ടുപിടിക്കാൻ സാദ്ധ്യമാകു ന്നില്ല.

# മനസ്സുഖം

മനസ്സിനു താത്കാലികമാ യിതോന്നുന്നസുഖം. ഇതു ആത്മ സുഖത്തിനു താഴെയാകുന്നു. ആ ത്മാവിനെ അന്തർഭാഗത്തു ദർശി ച്ചു അനുഭവിക്കുന്ന സുഖമാണു ആത്മസുഖം അഥവാ ആനന്ദം.

## മനുക്ക

പ്രജാപതികരം—(1) സ്വായംഭു വൻ (2) സ്വാരോചിഷൻ (3) രൈ വതൻ (4) ഉത്തമൻ. നാലുമനുക്ക ളെ മനസ്സിൻെ നാലു് അവ സ്ഥകളായും പരിഗണിക്കാം. ജാ ഗ്രതു് (2) സ്വപ്നം (3) സുഷു പ്തി (4) തുരീയം. ഈ നാലു് അവസ്ഥകരംകു് 7 ഗുണങ്ങളുമു

- 1) ഉപായചിന്ത
- 2) ധനലാഭചിന്ത
- 3) അപ്രോയോഗികജ<sup>്</sup>ഞാനം
- 4) മനോരാജ്യം
- 5) ബോധമാത്രത്വം
- 6) ചിന്താരാഹിത്യം
- 7) ജ്ഞാനാത്മകത്വം

ഇവയുടെയെല്ലാം വിസ്തരമാ ണു്വിഭൂതിയാണു് പ്രപഞ്ചംമു ഴുവനും. പ്രപഞ്ചം എന്ന ഒന്ന് ഇ ല്ല. അജ്ഞതകൊണ്ടു തോന്നുന്ന താണു് പ്രപഞ്ചരൂപം. ജ്ഞാന പ്രകാശമുണ്ടായാൽ പ്രപഞ്ചം ഇല്ല

#### മനോഗതി

ശരീരം ഒരിട<mark>ത്തു</mark> സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെ

യുമ്പോഴും മനസ്സ് പ്രപഞ്ചസ ഞ്ചാരം നടത്തുന്നുണ്ടാകും. രാജ യോഗികഠംകു് മനോജയത്താൽ ശ രീരത്തെ ആകാശത്തിൽ സഞ്ചരി പ്പിക്കാൻ സാധിക്കും.

#### മനോജയം

മനസ്സിനെ കീഴടക്കൽ. വി ചാരവികാരജയം. അദ്വൈതികാം "നേതിനേതിന്യായേന്" സകല തിനേയും പരിത്യജിച്ചും രാജയോ ഗികാം അഷ്ടാംയോഗ മാർഗ്ഗേണയും മനോജയം സമ്പാദിക്കു ന്നു. മനോജയത്തിൻെ സമ്പൂർ ണ്ണാവസ്ഥയിൽ വസ്തുദർശനമി ല്ല. സർവത്ര അരൂപാവസ്ഥ. സ മാധിയുടെ അവസ്ഥയാണിതു"—ആത്മാനന്ദം.

#### മനോജവത്വം

മനോവേഗത്തിൽ യോഗികഠം ന ടത്തുന്ന ആകാശ സഞ്ചാരത്തിലെ വേഗത. സംയമം സ്വാധീനമാക്കി യിട്ടുള്ളവർക്കാണു ഇതുസാദ്ധ്യ മാവുക

## മനോനി (ഗഹമാർഗ്ഗം

സർവദാ ചഞ്ചലിച്ചുകൊണ്ടിരി കുന്ന മനസ്സിനെ ഭോഗചിന്ത കളിൽനിന്നു പിന്തിരിപ്പിക്കുക എന്ന ഒരേഒരു മാർഗ്ഗമാണു് മ നോനിഗ്രഹത്തിനുള്ളതു്. അതോ ടൊപ്പം ധ്യാനംകൂടി അഭ്യസിച്ചു ഉറയ്ക്കണം (പാണസ്പന്ദനിരോ ധനവും അനുപേക്ഷണീയമായി വരുന്നുണ്ടു്.

### മനോൻമനി

ഉൻമനിയും ഇതുതന്നെ. രണ്ടു മിനിട്ടിൽ ഒരു പ്രാണായാമം എന്ന പ്രക്രിയയിൽക്കൂടി നിർബീജ സ മാധിയിൽ എത്തുന്ന മാനസിക ല യനാവസ⁰ഥ.

#### മനോമയകോശം

ജീവനെ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങളോടും മനസ്സോടും ബന്ധിക്കുന്നതു മനോമയകോശമാകുന്നു. ഇതു പ ഞ്ചകോശങ്ങളിലൊന്നാണു്.

# മനോമൂർച<sup>ം</sup>ശ

ആത്മാവു് പരമാത്മാവിൽ ല യിച്ചിരിക്കുന്ന അവസ്ഥ. മനസ് സിൻോ പ്രവർത്തനങ്ങരം യാതൊ ന്നും അപ്പോരം ഉണ്ടായിരിക്കുന്ന തല്ല.

#### മനോമരണം

മനസ്സിൻെറ മരണം—മനസ് സിൻറ നിശ്ചലാവസ്ഥ. സമാധിയിൽ മാത്രമേ ഇതു യോഗികയ കു അനുഭൂതിയിൽവരികയുള്ളൂ. സാധാരണരുടെ മനസ്സ് വികാരവിചാരങ്ങളിൽ സഞ്ചരിച്ചുകൊ അടിരിക്കുകയേയുള്ളു. സുഷുപ് തിയിൽ വികാരവിചാരങ്ങാ അട ങ്ങിയിരിക്കും. അപ്പോയ അവർക്ക് ബോധം ഉണ്ടായിരിക്കുകയില്ല. ദേഹവും മനസ്സും ചലനരഹിതമായാൽ മരണമായി.

#### മനോലയം

ആത്മാവിൽ മനസ്സ് ലയി ച്ചുപോകുന്ന അവസ്ഥ.

#### മനോലയസ്ഥാനം

മനസ്സു്ലയിക്കുന്നസ്ഥാനം –തുര്യം എന്നു അറിയപ്പെടുന്ന ഈ സ്ഥാനം ഭ്രൂമദ്ധ്യം ആകുന്നു് ഇവിടെ മനസ്സു്ലയിപ്പിക്കുന്ന മനുഷൃനു മരണമില്ല.

## മനോവായു ബിന്ദുസ്ഥിരത

മനസ്സു് സുസ്ഥിരമായാൽ വായുവും ബിന്ദുവും സുസ്ഥിര മാകും. വായു സ്ഥിരമായാൽ മന സ്സും ബിന്ദുവും സുസ്ഥിരമാ കും. ബിന്ദു സുസ്ഥിരമായാൽ മനോവായുക്കാം സുസ്ഥിരമാ കും. ഇവ മൂന്നിനേയും സുസ്ഥി രമാക്കിയവരാണു്രാജയോഗികാം

## മനോവൃത്തിപഞ്ചകം

(1) പ്രമാണം (2) വിപര്യയം (3) വികൽപ്പം (4) നിഭേ (5) സ് മൃതി.

### മന്ത്രയോഗം

സ്വായത്തമാക്കിയിട്ടുള്ള മന്ത്രം അക്ഷരലക്ഷം ജപിച്ചാൽ നിത്യാന ങം സിദ്ധിക്കും. ബ്രഹ്മചര്യ സമമ്പിതം ആയിരിക്കണം ജപം പൂർത്തിയാക്കേണ്ടതു്. ''നമശ്ശി വായം''എന്ന പഞ്ചാക്ഷരം 5 ലക്ഷം തവണ ജപിച്ചാൽ മന്ത്ര സിദ്ധി അഥവാ മന്ത്രജയം കൈഖരുന്നതാ ണ്.സിദ്ധിവരുത്തിയശേഷം ആ മന്ത്രം മനസാജപിച്ചുകൊണ്ടു് എ ന്തുകാര്യം ഉദ്ദേശിക്കുന്നോ അ തു സാധിച്ചിരിക്കും.

പ്രാണായാമസമന്വിതം മന്ത്ര യോഗം സിദ്ധിച്ചാൽ പറക്കാൻ സാധിക്കും. ശരീരം അത്ര വളരെ ലോലതമമായിഭവിക്കും.'ഓം' എ ന്ന ദിവ്യമന്ത്രം ജപിച്ചും മന്ത്രയോ ഗ സിദ്ധികഠം സമ്പാദിക്കാം.

സോഹം (സ:∔അഹം ≞അവൻ ഞാനാകുന്നു) മന്ത്രം പ്രാണായാമ ത്തോടെ ജപിച്ചും നിത്യാനന്ദം അ നുഭവിക്കാം. സോഹം എന്നും ഹം സ എന്നും ഉള്ള മന്ത്രങ്ങരം സദാജ പിച്ചു പ്രാണായാമ സിദ്ധി കൈ വരുത്തുന്നവരുണ്ടും.

## മന്ത്രത്രാതീതൻ

മന്ത്രത്യത്രങ്ങാക്കു് അപ്പുറത്തു ള്ളയോഗി.രാജയോഗി. മന്ത്രത്ര ങ്ങളൊന്നും രാജയോഗിയെ ബ ന്ധിക്കുന്നതല്ല; ബാധിക്കുന്നതു മല്ല.

#### മന്ദാധികാരി

ഒരു കാര്യം എട്ടുതവണ ചോദി ച്ചറിയുന്നവൻ. രണ്ടുപ്രോവശ്യം ചോദിച്ചറിയുന്ന ആഠം ഉത്തമാധി കാരിയായ ശിഷ്യനാകുന്നു. ശ്രീ കൃഷ<sup>ം</sup>ണ ഭഗവാൻ സാന്ദീപനിമ ഹർഷിയുടെ ശിഷ്യനായിരുന്നു. ഗുരു ഒരു കാര്യം ഒരിക്കൽമാത്രമേ പറയുമായിരുന്നുള്ളൂ. 64 ദിവസ ത്തിനിടയ്ക്ക് ലോകത്തുള്ള സക വിജ്ഞാനവും ശ്രീകൃ ഷ°ണനുഹൃദിസ°ഥമായി. അദ്ദേ ഹം ഉത്തമാധികാരിയായ ശിഷ്യ നായിരുന്നു,സഹപാഠി കുചേലൻ മന്ദാധികാരിയായ ശിഷ്യനായിരു ന്നു.

### മൻമയൻമാർ

എന്നിൽ ലയിക്കത്തക്കയോഗ്യരാ യിത്തീർന്നിട്ടുള്ളവർ. ഞാൻ എന്ന തു ശ്രീകൃഷ്ണൻ അഥവാ ദൈ വം.

#### മര്മ്മം

സന'ധിബന'ധങ്ങളുടെ അന്മർ ഭാഗം. മർമ്മസ'ഥാനങ്ങഠം 18 ആ ണെന്നും 108 ആണെന്നും മർമ്മാ ണികഠം പറഞ്ഞുപോരുന്നു. അവ യിലൊന്നിൽ ഏൽക്കുന്ന ആഘാ തം ശരീരത്തിൻെറ ബലക്ഷയത്തി നും മരണത്തിനും കാരണമായി ത്തീർന്നേക്കും. (2) അന്തർഭാഗത്തു സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന പരമപ്രധാന വസ്തുത.

### മർമ്മപ്രയോഗം

ശരീരത്തിലെ മർമ്മ സ്ഥാനങ്ങളിലൊന്നിൽ മർമ്മാണി ഒരുവിരൽ അമർത്തിയാൽ മതി, അതിനു അടിപ്പെട്ടവൻ വിരൂപിയും, അംഗഭംഗം വന്നവനും മരണ പ്പെട്ടവനും ആയിഭവിക്കും. ജീവി ച്ചിരുന്നാൽ, ജീവാവസാനം വരെ ചുമച്ചും കുരച്ചും കഴിഞ്ഞുകൂടു

#### മർമ്മ**സ**്ഥാനം

ഓരോ മർമ്മസ്ഥാനത്തും പ്രാ ണവായുവിനെ നിലനിറുത്തിശീ ലിച്ചിട്ടുള്ളവർക്കു മാത്രമേ ഒടുവി ലായി പ്രാണനെ അവിടങ്ങളിൽ നിന്നെല്ലാം പിൻമാററി സുഷു മ്നയിൽക്കൂടി മാത്രമായി സഞ്ച രിപ്പിക്കാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

## മയൂരാസനം

കുത്തിയിരുന്നിട്ടു് ഉള്ളം കൈ വിരലുകാം പിന്നോട്ടാക്കിതറയിൽ ഉപ്പിച്ച് കാലുകാം പിന്നോട്ടു നീ ടുക. ടെകമുട്ടുകാം വയറിൻെറ വ ശങ്ങളിൽചേർണിരിക്കും. കാലു കാം പൊക്കി അവമുതൽ ഉയർത്തി യ തലവരെ മേൽഭാഗം ഏകദേശം ഒ രേ ചൊവ്വിനു നിർത്തണം. കൈ ചെറുവിരലുകാം ചേർത്തിട്ടായി രിക്കണം ഉള്ളം കൈകാം തറയിൽ ഉ റപ്പിക്കേണ്ടതു്. അരമിനിട്ടുസമ യം വിറയൽ കൂടാതെ സ്ഥിതി

ചെയ്താരിആസനംപൂർണ്ണമായി. ഇ(തയും സമയം ശ്വാസംവിടാതെ ആയിരിക്കണം സ°ഥിതിചെയ്യേണ്ട തു°. പല യോഗാസനങ്ങളും സ്ഥാ ധീനമാക്കിയിട്ടുള്ളവർക്കുമാത്രമേ ഈ യോഗാസനം സ്ഥാധീനമാകയു ള്ളൂ എന്നുണ്ടു്. ജാരാഗ്നിവർദ് ധനയുണ്ടാക്കി ശരീരം ആരോഗ്യമാ ക്കി സൂക്ഷിക്കുന്നതാണു മയൂരാ സനം. അനായാസവും സുഖകര വും ആയി മയൂരാസനസ്ഥനാകാ ൻ കഴിയുന്നആളിനുമററുപലയോ ഗാസനങ്ങളും നിഷ<sup>ം</sup>പ്രേയാസ സി ദ<sup>്</sup>ധമായിത്തീരുന്നതായി രി ക്കും. മയൂരാസനത്തിൻെറ പൂർണ്ണ രൂപ ത്തിൽ സ<sup>്</sup>ഥിതിചെയ്യാൻ കേരള ത്തിൽ ഒരു ഡസൻപേരുണ്ടെന്നു തോന്നുന്നില്ല.

#### മരണം

ജീവൻ പുറത്തുപോയി ശ്വാ സോച°ഛ്ദാസരഹിതമായി നിശ° ചലമായുള്ള അവസ<sup>ം</sup>ഥ. പലതരം പോണായാമങ്ങരം അഭ്യസിച്ചുയോ ഗിമാർ പ്രോണനെ ശരീരത്തിനു ള്ളിൽ നിശ്ചലമാക്കിനിർത്തി മ രണത്തെ ജയിക്കുന്നു. ജീവിതം വേണ്ടെന്നുതോന്നുമ്പോ∞ പോണ നെ ഉച്ചിയിൽക്കൂടി അവർ ബഹി ഷ°കരിക്കുകയാണു"പതിവു°. അ ത്തരം രാജയോഗികളിൽ ചിലർ ശ രീരംതന്നെ ദഹിപ്പിച്ഛിട്ടായിരി ക്കും ജീവൻ വെടിയുക. ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ<sup>്</sup>ണൻെറ അന്ത്യം അപ്ര കാരമായിരുന്നു എന്നതാണു് പു രണ പ്രസിദ°ധം. ഇതു മരണമല്ല മഹാസമാധി ആകുന്നു. ഖേചരി മുദ്രയി**ൽ സ**്ഥിതിചെയ്യുന്ന ആ ളിനു മരണം സംഭവിക്കുന്നതല്ല. ഇങ്ങനെ മഹാസമാധിയെ പോപി

ക്കുന്ന രാജയോഗിക്കു പുനർജൻ മം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. മഹാമുദ്രയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന ആളിന്നും മര ണം സംഭവിക്കുന്നതല്ല. അയാളുടെ പ്രാണൻ ഇഡാപിംഗലകളെ വിട്ടിട്ടു സുഷുമ്നയിൽക്കൂടിമാ ത്രമെ സഞ്ചരിക്കുകയുള്ളു. ആ പ്രാണൻ (ഭൂമദ്ധ്യത്തുചെന്നിട്ടു ബ്രഹ്മരന്ധ്യത്തിൽകൂടി സഹ സാരപത്മത്തിൽ ലയിക്കുന്നതായിരിക്കും.

## മരീച്യാസനം |

ഇടതുകാൽ നീട്ടി ഇരിക്കുക. വ ലതുകാൽ മടക്കി അതിൻെറ മുട്ടി ൻെറ ഇടതുവശത്തുകൂടി വലതു കൈചുററി പിൻവശത്തുകൂടി ഇ ടതു കൈയുടെ കുഴയിൽ പിടി കുക.

#### പ്രയോജനങ്ങരം

ഇടുപ്പുവേദന നടുവേദന ഇവ ന ശിക്കും. കഴുത്തിനു ശക്തി വർ ദ്ധിപ്പിക്കും. വയറിൻെറ തള്ളിച്ച കുറച്ചു ഒതുക്കമുള്ളതാക്കിത്തീർ ക്കും.

# മരീച്യാസനം ||

ഇടതുകാൽ മടക്കി ഉള്ളംകാൽ ത റയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. വലതുകാൽ മുന്നോട്ടുനീട്ടുക. ഇടതുകാൽമു ട്ടിനു താഴെ ഇടത്തുവശത്തുകൂടി ഇടതുകൈ പിന്നോട്ടു നീട്ടണം. വ ലതുകൈയും പിന്നോടുനീട്ടിര ണ്ടുകൈകളിൽ ഒന്നിൻെ മണിക്കെ ട്ടിനെ മറൊകൈയ്കൊണ്ടുപിടി ക്കുക. നീട്ടിയ വലതു കാലിൻെറ മുട്ടിൽ താടിയും മൂക്കും തൊടു

ക്ഷയരോഗസംഹാരിയായ ഈ ആ സനത്തിൻെറ അഭ്യസനം നട്ടെ ല്ലിനേയും വയറിനേയും അരോ ഗമാക്കുന്നു. അങ്ങനെ ഉദരരോഗങ്ങ ളെ ഉച്ചാടനംചെയ്തു ക്ഷയരോഗ ത്തെ അടുപ്പിക്കാതാക്കുന്നു; നട്ടെ ല്ലിനു ബലം വരുത്തുകയും ചെ യ്യുന്നു.

## മരീച്യാസനം |||

ഇരുന്നിട്ടു് ഇടത്തേകാൽമുട്ടു് വലതുകഷത്തിൽ എത്തിക്കണം.വ ലതുപാദം അടിവയററിൻമേൽക്കു ടി ഇടതു തുടമേൽ വയ്ക്കണം.വ ലതുകൈയ് ഇടതു കാൽമുട്ടിനെ ചുററി പിൻവശത്തുകൂടി ഇ ടതുകൈയ്ക്കു പിടിക്കണം. മു ഖം വലത്തോട്ടു തിരിഞ്ഞിരിക്ക

## പ്രയോജനങ്ങരം

പൊക്കിളിനുചുററുമുള്ള ഞരമ്പു കഠംക്കു് ബലം വർദ്ധിപ്പിച്ചു ദ ഹനശക്തി അധികമാക്കിത്തീർ കും. മലശോധന സുഗമമാക്കും.

# മരുത്തു

ശ്വാസനിശ്വാസ പ്രക്രിയകര (മരുത്ത്) നിറുത്തിയാൽ ജലോപ രി യോഗികരംക്കു് സ്ഥിതിചെ യ്യാൻ സാധിക്കും. മരുത്തിനെ ജ യിച്ച മാരുതിവീരനെ (ഹനുമാൻ) പ്രോലുള്ളവർക്കു ആകാശഗമനം ജ ലാന്തർഭാഗ സഞ്ചാരം എന്നിവ അ നായാസേന സാദ്ധ്യമായിത്തീരു ന്നു. മരുത്തിനെ സ്വാധീനമാക്കി യവർക്കു അഷ്ടൈശചരു സിദ്ധി ലഭിക്കുന്നതാണു് ഇതിനുകാര

# മരുത°സിദ°ധി

മൂലാധാരത്തിൽനിന്നു പ്രോണ നെ സുഷുമ<sup>്</sup>നാനാഡിയിൽക്കൂടി സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ എത്തിക്കു ന്ന യോഗസിദ്ധി. രാജയോഗിമാ രെല്ലാവരും മരുത്സിദ്ധി സമ്പാ ദിച്ചിട്ടുള്ളവരാകുന്നു.

#### രലം

ശരീരത്തിലെ അശുദ്ധപദാർ ത്ഥങ്ങരം. ഇവയെയെല്ലാം യോഗി മാർ പ്രാണായാമം മുഖേന ബഹി ഷ്കരിച്ചിരിക്കും. മലശുദ്ധി പ്രാണായാമം നടത്തി പൂർണ്ണമാ ക്കിയശേഷം മാത്രമേ സാക്ഷാൽ പ്രാണായാമത്തിലേക്കു യോഗാ ഭ്യാസികരം പ്രവേശിക്കുകയുള്ളൂ. ഷട്കർമ്മങ്ങരം അനുഷ്ഠിച്ചും മ ലശുദ്ധിവരുത്തി ഹായോഗികരം ശരീരശുദ്ധി സമ്പാദിച്ചതിനുശേ ഷമാണു് പ്രാണായാമം അഭ്യസി

#### മലദേഹം

മാലിന്യങ്ങാം നിറഞ്ഞ ദേഹം. പ്രാണായാമം മുഖേന ശരീരത്തിലെ മാലിന്യങ്ങാം ബഹിഷ്ക്കരിച്ചുകഴിഞ്ഞാൽ ദേവദേഹം ലഭിക്കും. മാലിന്യങ്ങളുടെ കൂട്ടത്തിൽ ഉാപ്പെടുന്നവയായി മൂത്രപുരീഷങ്കാ,വിയർപ്പ്, നിശ്ചസിതവായുഎന്നിവയുണ്ടു്. ഇത്രയേറെസാർവത്രികവും സർവാതിശായിയും ആയുള്ള ശുദ്ധീകരണമാണ് ഹായോഗികാം അഭ്യാസത്തിന്റെ ആദ്യഘട്ടത്തിൽ നടത്തിയിരികുക.

# മലശുദ്ധി

മലത്തിൻെറ ശുദ്ധി അല്ല രാജ യോഗത്തിലെ മലശുദ്ധി. അനാ യസമായി അതിവേഗം മലം എ നെന്നും പുറത്തുപൊയ്ക്കൊണ്ടി രിക്കുന്ന അവസ്ഥയാണിതു്. ര ങ്ങുമിനിട്ടിനകം മലശോധന നട ത്താൻ 99 ശതമാനം ജനങ്ങാക്കും സാദ്ധ്യമാകാത്ത ദുരവസ്ഥയാ ണു് ഇന്നുള്ളതും.

# മലശുദ്ധി പ്രാണായാമം

മാലിന്യമുള്ളതാണ് മലം എന്നു വരുകിലും ആ മലത്തിനെ ശുദ് ധികരിക്കേണ്ടതുണ്ടു്. അതായതു് അനായസമായി 2,3 മിനിട്ടിനകം സുഖകരമായി മലം പുറത്തുപോ ക്കേണ്ടതുണ്ടു്. ഉഡ്ഡിയാനബ ന്ധം അഗ്നിസാരക്രിയ എന്നിവ എന്നും രാവിലെ 10 മിനിട്ടുസമയം അഭ്യസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാൽ മലശോധന സുഖകരമായി നടക്കും. ആയുരാരോഗ്യവർദ്ധന യുണ്ടാക്കുന്ന ഈ ക്രിയ സകലരും അഭ്യസികുന്നതുകൊള്ളാം.

### മലശോധനം

രാവിലെ രണ്ടുമിനിട്ടു സമയം കൊണ്ടു ശരീരത്തിലെ മലം ബ ഹിഷ്കരിക്കുന്നതു ആരോഗ്യവർ ദ്ധനയ്ക്കു നിദാനമായിത്തീ രും. ഇതു അനായാസമായി നട ക്കുന്നതിനു ദിനം പ്രതി രാവി ലേ ഒരു നൂറു അഗ്നിസാരക്രിയ 5 മിനിട്ടിൽ അഭ്യസിച്ചുകൊണ്ടി രുന്നാൽ മതിയാകും. അങ്ങനെ ഉദ രശുദ്ധി സകല ദിവസങ്ങളിലും വരുത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നാൽ ജാരാഗ്നിവർദ്ധിച്ചു ആരോഗ്യവാനായിഭവിക്കും.

#### മലാസനം

പൃഷ°ാഭാഗവും ഉള്ളം കാലുക ളും തറയിൽ ചേർത്തു ഇരിക്കുക. കൈകരം മുൻ വശത്തു മദ്ധൃത്തു കൂടി കാലുകളെ ചുററി മുതു കിൽ കോർത്തു സ<sup>ം</sup>ഥിതി ചെയ്യു ക. ഈ നിലയിൽ നെററിതറയിൽ കൊള്ളിച്ചുംൂ്ഇരിക്കാം.

## മൽസ്യാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായ തി നു ശേഷം മലർന്നു കിടക്കുക. കൈ കഠം കാൽപ്പെരുവിരലുകളിൽ പി ടിക്കുക. അല്ലെങ്കിൽ വയറിൻമേൽ വയ്കുക.

#### പ്രയോജനങ്ങയ

മുതുകിൻഭാഗം നല്ലവണ്ണം നീ ണ്ടും നെഞ്ചു് വിസ്തീർണ്ണമാ യുംവരുന്നതിനാൽ ശരിയായരീതി യിൽ ശ്വാസോച്ഛവാസം നടക്കും അർശോരോഗത്തിനു ശമനം സി ദ്ധിക്കും. മലബന്ധം ശമിക്കും കഴുത്തു ഉയർത്തി തല പിന്നോട്ടു ചരിച്ചു കിടന്നു ശ്വസ്നക്രിയന ടത്തിൽ കാസരോഗം ശമിക്കും. കാസരോഗശമനത്തിനു യോഗചി കിൽസയല്ലാതെ, അലോപ്പതി ആയുർവേദ ഹൊമിയോ ചികൽ സകളൊന്നും ഫലിക്കുന്നതല്ല.

#### മഹതി

പ്രണവത്തിലെ ദ്വാദശമാത്രക ളിൽ ഒൻപതാമത്തേതും. ഈ മാ ത്രയിലെ ഉച്ചാരണത്തോടെ ദേഹം തൃജിക്കുന്ന യോഗി മഹർലോക ത്താണും ജനിക്കുക.

## മഹത്യ

പതഞ്ജലി പറയുന്ന ലിംഗമാ ത്ര ഗുണപർവമാണിതു്. സമു ന്നതമായുള്ളതു്. ഇതു അരൂപി യും അവ്യക്തവും ആകുന്നു.

## മഹതവം

പരമോന്നത വിസ്താരമുള്ള

തു°. ധ്യാനത്തിൽ പരമോന്നത വിസ°താരമുള്ള വസ°തു മുതൽ പരമാണുവരെയുള്ള രൂപങ്ങളെ ധ്യാനാധാരമായി സ്വീകരിക്കാം.

## മഹർഷി

ഋഷപിമാരിൽ കൂടുതൽ ഹാത<sup>ം</sup>മ്യമുള്ള ആയ. ആദ്ധ്യാ ത്മികാനുഭവസ്ഥൻ. സന്യാസ ത്തിലെ കാമിനീകാഞ്ചന പരിത്യാ ഗം നിശ്ശേഷം നടത്തിയിട്ടുള്ള ആളുകരം, സഭാര്യരാണെങ്കിലും ബ്രഹ്മചര്യ ലംഘനം പുത്രോൽ പ്പാദനാർത°ഥം മാത്രമായിരിക്കും നടത്തുക. ഉപനിഷത്തുകളുടെ കർ ത്താക്കരം എല്ലാം മഹർഷിമാരാകു ന്നു. ശിഷ്യൻമാരോടുകൂടി വന വാസം ചെയ്തു നിർമ്മിച്ചിട്ടുള്ള പുരാണേതിഹാസോപ നി ഷ ത്തു കരം ഭൂഗോളത്തിലെ പരമോന്നത ഗ്രന്ഥങ്ങളായി വിരാജിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്നു.

#### മഹാകാശം

വ്യോമപഞ്ചകത്തിൽ ഒന്നു്. പ്രാണൻ സുഷുമ്നയിൽ കൂടി മേൽപ്പെട്ടു സഞ്ചരിക്കുമ്പോരം തോന്നുന്ന ശൂന്യാവസ്ഥ. വി കാരവിചാരങ്ങളൊന്നും കൂടാതെ യിരിക്കുന്ന സമയം മുഴുവൻ യോഗാഭ്യാസി മഹാകാശസ്ഥിതനായിട്ടാണുവർത്തിക്കുക.

മഹാക്<sup>©</sup>ളേശങ്ങ≎ പഞ്ചക്°ളേശങ്ങ≎

#### മഹാഖഗം

് പ്രാണൻ മൂലാധാരത്തിലെ സു ഷുമ്നയിൽകൂടിമേൽപ്പെളുസഞ്ച രിക്കുമ്പോയ ഒരു ഖഗം മേൽപ്പെട്ടേ യ്ക്കു പറക്കുന്നതുപോലെ തോ ന്നും.ആ പ്രാണഗതിയെ മഹാഖഗ ഗതിയായി യോഗശാസ്ത്രത്തിൽ പ്രസ്താവിച്ചിരിക്കുന്നു.

#### മഹാപഥം

സുഷുമ്ന

## മഹാപത്മം

ശിരസ്സിലെ ധ്യാനസ്ഥാന മായ സഹസ്രാരപത്മം. അനാഹ തചക്രമാകുന്ന ഹൃദയവും ധ്യാന സ്ഥാനമായി പരിഗണിക്കപ്പെട്ടി രിക്കുന്നു; മഹാപത്മദ്ധ്യാന ത്തിൽ ഉപരിയായി ഒരു ധ്യാനംഇ ല്യതന്നെ.

## മഹാബന°ധം

ഇടത്തേളപ്പൂററികൊണ്ടു് മലദാ ത്തിനെ അടച്ചു അമർത്തിയിട്ടു് അതിൻമേൽ വലത്തേളപ്പൂററി ചേർ ത്തുവയ്ക്കുക. ജാലന്ധരബന്ധ സ്ഥനായി പ്രാണായാമം ചെയ്യു ന്നവർക്കു് സിദ്ധി എളുപ്പം കൈ യ്വരും. ഇടതു ഉപ്പൂററികൊണ്ടു് മലദാരം അടച്ചിട്ടു് വലതുകാൽ നീട്ടി രണ്ടു കൈകൊണ്ടും കാൽവി രലുകളെ പിടിച്ചു. പ്രാണായാമം ചെയ്യുന്നതും മഹാബന്ധംതന്നെ.

# മഹാബാഹു

വീരപുരുഷൻ. രാഗദോഷാദിക ളെ സംഹരിക്കുന്നതിൽ സമർത് ഥൻ.

# മഹാഭാസ്വരൻമാർ

ആഭാസ്വരൻമാരോടും സത്യമ ഹാഭാസ്വരൻമാരോടും ഒത്തു്ത പോലോകത്തു വസിക്കുന്ന യോ ഗിമാർ.

## മഹാഭൂതങ്ങ≎ം

ഭൂമി, ജലം, അഗ്നി, വായു, ആകാശം എന്നീ പഞ്ചഭൂതങ്ങഠം. പ്രപഞ്ചം മുവൻ പഞ്ചഭൂത നിർ മ്മിതമായുള്ളതാകുന്നു.

### മഹാമുദ്ര

ജാലന്ധര ബന്ധസ്ഥനായി യോനിസ്ഥാനത്തെ ഇടത്തേ ഉപ്പൂ ററികൊണ്ടു് അമർത്തിയിട്ടു്, നീ ട്ടിയ വലതുകാലിനെ രണ്ടു കൈ കൊണ്ടും പിടച്ചു പ്രാണായാമം ചെയ്യുക. ഭ്രൂമദ്ധ്യേ ദൃഷ്ടികഠം ഉറപ്പിക്കണം. വലതുകാൽ മടക്കി ഇടതുകാൽ നീട്ടിയിട്ടും ഇപ്രകാരം അഭ്യസിക്കാം. പ്രാണായാമസി ദ്ധി എളുപ്പം ലഭിക്കാൻ ഈ അഭ്യസനം കാരണമായിത്തീരുന്നതാണു്.മഹാമുദ്രാഭ്യസനം മരണജയം സമ്പാദിക്കാനുള്ള കഴിവു വരുത്തുന്നതുമാണു്.

# മഹാമുദാ, ബന°ധ, വേധ ങ്ങ≎

ഇവമൂന്നും പ്രത്യേകമായി എട്ടു് എണ്ണംവീതം യാമംതോറും അഭ്യ സിച്ചാൽ ജരാനരമരണങ്ങഠം കൂടാ തെ ഇഷ്ടമുള്ളകാലമത്രയും ജീ വിക്കാം. മഹാമുദ്ര മഹാബന്ധം മഹാവേധസ്സു് ഇവ മൂന്നും ഒരു മാസത്തെ അഭ്യസനംകൊണ്ടു സ്ഥാ ധീനമാക്കിത്തീർക്കണം. അതിലേ ക്കു അതിനു മുമ്പു പല യോഗാ ഭ്യസനങ്ങളും നടത്തേണ്ടിവരുന്നു

#### മഹാമോഹം

രാഗം അഥവാ ക്ളേശവിപര്യ യം.പഞ്ചഭൂതസഞ്ചയത്തോടു തോ ന്നുന്ന തത്പരത.

#### മഹായോഗം

മന്ത്രയോഗം, ലയയോഗം, ഹാ യോഗം, രാജയോഗം എന്നീ യോഗ ചതുഷ്ടയം

#### മഹാലിംഗം

യോനിസ്ഥാനത്തിനുള്ളിലായി സുഷുമ്നാനാഡിയിലേക്കുള്ള ഒരു അദ്ഭുതശക്തി. അതു ഉണരു മ്പോരം പ്രകാശമുള്ള ഒരു അരൂപ രത്നംപോലെതോന്നും. രാജയോ ഗികരംക്കുമാത്രം ഇതു അനുഭവ സിദ്ധം.

#### മഹാവിദേഹം

ബഹിരകൽപ്പിതവൃത്തി. ഇതൊ രു ചിത്തവൃത്തിഅല്ല. ചിത്തവൃ ത്തി, ശരീരത്തെ ഉപേക്ഷിച്ചു മ റെറാരു രൂപദ്ധ്യാനത്തിൽ പ്രവേ വേശിക്കുന്നു. ഈ അവസരത്തിൽ യോഗി തനിക്കു ഒരു ശരീരം ഉണ്ടെ ന്നുള്ള ബോധംപോലുമില്ലാത്ത അ വസ്ഥയിൽ എത്തിച്ചേരും

മഹാവാക്യചതുഷ<sup>്</sup>ടയം

- 1) പ്രജ°ഞാനം ബ്രഹ°മഃ —ഋഗേദത്തിൽ
- 2) അഹംബ്രഹ്മാസ്മിച യജുർവേദത്തിൽ
- 3) തത്വമസി–സാമവേദത്തിൽ
- 4) അയമാത°മാബ്രഹ°മഃ <u>—</u>അ ഥർവണത്തിൽ

സകല വേദാന്തതത്വങ്ങളും ഇവ യിൽ അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. വേദാ അപണ<sup>ം</sup>ഡിതൻമാർ ഇവ ഓരോന്നി നെപ്പററിയും വിശദ്ദബോധമുള്ളവ രായിരിക്കും.

#### മഹാവേധം

പ്രധാനപ്പെട്ട ഒരു മുദ്രയാണി തു<sup>ം</sup>, മഹാബന്ധം സ്വീകരിച്ചി ട്ടു് ഉഡ്ഡിയാന ബന്ധത്തിൽ ശ്വാസോച്ഛ്വാസം നിറുത്തൽ ചെയ്തിരിക്കും. അപ്പോരം പ്രാ ണാനിലൻ സുഷുമ്നയിൽക്കൂടി മാത്രമായി മേൽപ്പെട്ടു സഞ്ചരിച്ചു ഭേൂമദ്ധേ്യലയംപ്രാപിക്കും.

#### മഹാവ്രതം

യമംതന്നെയാണിതും. പ്രാരംഭ ഘട്ടത്തിൽ യോഗാഭ്യാസികം അ ണുവ്രതംമാത്രം അഭ്യസിച്ചു കാല ക്രമേണയമം അഭ്യസിക്കുകയാണു വേണ്ടുന്നതും.

#### മഹാശനം

ഭക്ഷണാധിക്യം: എത്രമാത്രം ഭക്ഷിച്ചാലും മതിയാകാത്തതു<sup>ം</sup>, ഇതു യോഗാഭ്യാസവൈരിയാകു ന്നു.

# മഹാശൂന്യം

്രൂമദ്ധ്യ പ്രാണനെ നിവേശി പ്പിക്കുന്ന അവസ്ഥയിൽ വികാര വിചാരങ്ങഠ അസ്തമിച്ചു സർവ ത്ര ശുദ്ധശൂന്യമായിത്തോന്നും. യോഗ ''പരിചയാവസ്ഥ''യിൽ സിദ്ധികളുടെ ഉദ്ഭവസ്ഥാനം.

### മഹാസിദ°ധി

അഷ്ടെശ്ചര്യസിദ്ധി.

#### മഹേ(ന്ദ്രലോകം

ഭൂമിക്കുമുകളിലുള്ള മൂന്നാമ ത്തെലോകം.

#### മഹേശ്വരൻ

ശിവൻ. ഇദ്ദേഹം യോഗിക ളിൽ അഗ്രേസരനായി കൈലാസ തതു വസിക്കുന്നു എന്നു പുരാണ പ്രസിദ്ധം. ഹിന്ദുക്കളുടെ സമാ രാദ്ധ്യ ത്രിമൂർത്തികളായ ബ്രഹ്മാ വിഷ്ണു മഹേശ്വരൻമാ രിൽ സംഹാരകർത്താവു്. മംഗള ദായകനാണു് ശിവൻ. ശിവദ്ധ്യാ നവും പ്രാണായാമവും ദിനംപ്ര തി നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ല ക്ഷോപിലക്ഷം ഹിന്ദുക്കളുണ്ടു് ഭാരത്തിൽ.

#### മാർഗം

വഴി.യോഗികരം ''മാർഗ്ഗ'' ശ ബ്ദം ഉപയോഗിക്കുന്നതു മോക്ഷ മാർഗമായിട്ടാകുന്നു. നാഡീചല നമാ ർഗ്ഗം — ഇഡാപിംഗലകരം. കുണ്ഡലിനീശക്തി ഉണർന്നു കഴിഞ്ഞാൽ നാഡിചലനം സുഷു മ്നയിൽക്കൂടിയായിരിക്കും സംഭ വിക്കുക. സുഷുമ്ന നട്ടെല്ലിനു ള്ളിചെ നാഡിയാകയാൽ പശ്ചി മമാർഗ്ഗം എന്നും പറയാറുണ്ടു്. പ്രാണസഞ്ചാരമാർഗങ്ങളായഇഡാ പിംഗലകളെ വാമമാർഗം എന്നും ഭക്ഷിണമാർഗം എന്നും യോഗി

## മാണ°ഡൂകി

വാർദ്ധകൃജരാനരകളെ അകററു ന്ന ഒരു വിശിഷ്ട മുദ്ര. വായ് അടച്ചിട്ട് നാക്കിനെ അണ്ണാക്കിൽ കടത്തുന്നതോടെ ഊറിവരുന്ന അ മൃതത്തെ പാനം ചെയ്യണം.

## മാതംഗിനി

കഴുത്തുവരെ ജലത്തിൽ നിന്നി ട്ടു്,മൂക്കിൽകൂടി വെള്ളംവായിൽ കടത്തുക. വായിൽക്കൂടി ജലം മൂ ക്കിൽ കടത്തി ബഹിഷ്കരിക്കുക: ഈ മുദ്ര വാർദ്ധക്യത്തേയും മര ണത്തേയും ജയിക്കുന്നതാണു്. ഇ തിൻെ സകല ഭാഗങ്ങളും അടങ്ങി യതാണു<sup>ം</sup> ജലനേതി

#### മാത്ര

പൂരകകുംഭകരേചകങ്ങാക്കു ഉ പയോഗിക്കുന്ന സമയം 16: 64: 32 മാത്രാക്രമത്തിലാണു് മഹർഷിമാ രുടെ ഉത്തമപ്രോണായാമത്തിൻെറ കാലപരിധി. സഗർഭ്രവാണയാമ ത്തിനു 20: 80: 40 മാത്രകാം വേണ്ട തുണ്ടു്. അധമപ്രാണായാമത്തിനു 12:48: 24 മാത്രകാം ആണുള്ളതു്. ഒരു സെക്കൻഡു് സമയം മാത്രമാ കുന്നു ഒുരുമാത്ര. അതായതു് ക ണ്ടടച്ചു തുറക്കുന്നതിനു വേണ്ടിവ രുന്ന സമയം.

## മാദ°ധ്യസ°ഥ്യം

സന്തോഷമോ സന്താപമോ കൂടാ തെയുള്ള മനഃസ്ഥിതി. യോഗാവ സ്ഥ.

# മാദ്ധ്യസ്ഥ്യജ്ഞാനം

സമ്യഗ്ദർശനത്തിൽനിന്നു ഉള വാകുന്ന ഉദാസീന മനോഭാവം. പ്രപഞ്ചത്തെ ഉദാസീന മനോഭാവ ത്തോടെ വീക്ഷിക്കാൻ യോഗികഠം കേകഴിയുകയുള്ളൂ.

# മാനസം

മനസ്സ്.

## മാനസതപസ°സ°

മനഃപ്രസാദം സൗമ്യത്വം, മൗനം, ആത്മനിയന്ത്രണം, സ്വഭാവശുദ് ധി എന്നിവ അടങ്ങിയതു്. താപ സമനസ്ഥിതി അൽപമെങ്കിലും ഉള്ളവർക്കുമാത്രമേ ഇതു് എന്താ ണെന്നു് അറിയാൻ സാദ്ധ്യമാ കയുള്ളൂ.

## മാനസപൂജ

മാനസികമായി മന്ത്രോച്ചാരണം നടത്തി മാനസികപൂജ നടത്തുന്ന തു് വിഷമമേറിയതും എന്നാൽ പരമഫലപ്രദവും ആകുന്നു. മാന സപൂജ നടത്താൻ ശേഷിഇല്ലാത്ത തുകൊണ്ടാണു്കായികക്രിയകയ നടത്തി കോവിലുകളിലും മററും പൂജനടത്തപ്പെടാറുള്ളതു്.

#### മാനസമരണം

പഞ്ചഭൃതജയം സമ്പാദിച്ച യോ ഗിലൗകിക ചിന്തകളെല്ലാം പരി തൃജിച്ചു മനസ്സുതന്നെ മരിച്ച തിനു സമമാക്കി ആകാശഗമനം ചെയ്യുന്നു. അയായ (പകാശസ്വരൂ പനായും ഭവിക്കുന്നു.

#### മാനസാലോകനം

മനസ്സുകൊണ്ടു മനസ്സി നെ ആലോകനം ചെയ്യുന്ന പരമോ ന്നതപഭം. മനസ്സുകൊണ്ടു് പ്ര പഞ്ചത്തെ ആലോകനം ചെയ്യാൻ സാധാരണർക്കു കഴിയുന്നുണ്ടു്.

#### മായാ

തോന്നൽ. ഇല്ലാത്തവസ്തുക്കാം ഉണ്ടെന്നു തോന്നുന്നഭാവം. പ്രപഞ്ചം ആയിനാം കാണുന്ന സകല തും ഇല്ലാത്തവസ്തുക്കളാകുന്നു. നമ്മളുടെ അജ്ഞതകൊണ്ടാണു് ഈ ദർശനമുണ്ടാവുക. മഹാമഹർ ഷിമാർ മായാതീതർമാരാകുന്നു. സർവ്വേശ്വരനെ അരൂപമായിട്ടു മാത്രമേ അവർ സ്മരിക്കുകയുള്ളു, ദർശിക്കുന്നുമുള്ളൂ.

#### മായാവാദി

പ്രപഞ്ചം ഇല്ലാത്തതാകുന്നു. അ തൊരുതോന്നൽ മാത്രമാണു് എ ന്നതാണു<sup>©</sup> മായാവാദം. മായാവാദം നടത്തുന്ന ആരംതന്നെ മായാവാദി: ശ്രീ ശങ്കരാചാര്യർ മായാവാദിആ യിരുന്നു.

## മാരീചാസനം

ഒരുകാൽമടക്കി മറെറകാൽനീ ട്ടിയിരുന്നിട്ടു നീട്ടിയകാൽമു ട്ടിൻമേൽ താടിതൊടുക. കൈകയ മുതുകിൻമേൽ കോർത്തുപിടിച്ചി രിക്കും.

## മാരുതൻ

പ്രാണൻ. ഇതിനെ മഹാഖഗം എന്നും പറയാറുണ്ടു്. ഗുദത്തിൽ നിന്നു് ശിരസ്സിലേക്കു സഞ്ച രിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പ്രാണവാ യു. ഇതിനെ സുഷുമ്നാനാഡി യിൽകൂടി സഞ്ചരിപ്പിക്കാൻ കഴി യുന്ന യോഗിക്കു് ശരീരത്തിലെ രോമകൂപങ്ങളിൽക്കൂടി സഞ്ചരി ക്കുന്ന പ്രാണവായുവിനെപ്പോ ലും നിയന്ത്രിക്കാൻ സാധിക്കുന്ന

#### മാലാസനം

ഉള്ളം കാലുകഠം ചേർത്തു കുത്തി യിരുന്നിട്ടു കാൽമുട്ടുകളുടെ മുൻ വശത്തുകൂടി കൈകഠം പിന്നോട്ടു നീട്ടി മുതുകിൻഭാഗത്തു കോർ ത്തുപിടിക്കുക. നെററി മുൻവശ ത്തു തറയിൽ തൊടുക.

#### പ്രയോജനങ്ങ⊙

സകലതരം ഉദരരോഗങ്ങളേയും ബ ഹിഷ<sup>ം</sup>കരിക്കും.

### മിതാഹാരം

ആഹാരം നിയന്ത്രിതമാക്കി മിത മായി ഭക്ഷിക്കൽ.പത്തുയമങ്ങളിൽ ഒന്നാണിതു<sup>ം</sup>. ശരീരപോഷകവും സ്വാദിഷ<sup>ം</sup>ടവും നെയ<sup>ം</sup>കലർന്നു ള്ളതും ആയ ആഹാരം വയറിൽ പ കുതിഭാഗംമാത്രം നിറയത്തക്കവി ധം ഭക്ഷിക്കൽ. മിതാഹാരി അല്ലാ ത്ത ആളിനു യോഗാഭ്യാസം ഫല പോപ്തിയിൽ -എത്തുന്നതല്ല. (പാണായാമി മിതാഹാരിതന്നെ ആയിരിക്കും. പ്രാണായാമാഭ്യാ സികയ അൽപാഹാരം ഏഴെട്ടുതവ ണ കഴിക്കുന്നവരാകുന്നു. ഏതവ സരത്തിലും ആസനപ്രാണായാമ ഞ്ഞാരം ഭൃസിക്കാൻ ഇത്തരം ഭക്ഷണ (കമമാണു് യുക്തം.

മിഥുനം സൃതീ പുരുഷഭാങ്പം

# മുക്തൻ

ജനനമരണരഹിതൻ. സകലതരം വികാരവിചാരങ്ങളിൽ നിന്നു മു ക്തനായവൻ മോചിക്കപ്പെട്ടവൻ--യോഗി.

# മുക്തപത്മാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായി ഉള്ളം കൈകരം അതതുവശത്തെ കാൽമു ടുകളിൻമേൽ മലർത്തിവെച്ചിട്ടു് മുന്നോട്ടുനോക്കിയുള്ള ഇരിപ്പു്– ഇതൊരു ധ്യാനാസനം ആകുന്നു.

## മുക<sup>്</sup>തസംഗൻ

ഒന്നിനോടും ബന്ധമില്ലാത്ത വൻ. ഈ ആളും കർമ്മങ്ങളിൽ എർ പ്പെടും. അവയിൽ മനസ്സിനു സംഗം ഉണ്ടാകില്ല എന്നേയുള്ളൂ. യോഗിക്കുമാത്രമെ ഇതു സാദ്ധ്യ മാകയുള്ളു.

മുക<sup>്</sup>തസംഗസമാചരൻ ലൗകികബന<sup>്</sup>ധങ്ങളിൽ നിന്നു മോചനം സിദ്ധിച്ച അവസ്ഥ യെ പാലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന യോഗീശ്വരൻ

മുക് തഹസ് തശീർഷാസനം കൈകരം നീട്ടിമലർത്തി തറയിൽ വച്ചിട്ടു്, ശീർഷാസനസ്ഥനാവു ക. ശീർഷാസനസ്ഥനായതിനു ശഷേവും കൈകരം നീട്ടാം. ഉച്ചി തറയിൽ ഉറയ്ക്കാതിരിക്കുന്നതി നുതുണി നാലഞ്ചായി മടക്കി ഇട്ടി ടു് അതിൻമേൽ ശിരസ്സുവയ് കുന്നതു ഉത്തമം.

## മുക്താസനം

വലത്തേ ഉപ്പൂററി ജനനേന്ദ്രിയ ത്തിനു ഇടതുവശത്തുള്ള അണ്ഡ ത്തിൻമേലും ഇടത്തേ ഉപ്പൂററി വ ലതുവശത്തുള്ള അണ്ഡത്തിൻമേ ലും ചേർത്തു ഇരിക്കുക.

## മുക്തി

മോഷം. ജീവിതത്തിൻെറ പരമോ ദ്ദേശ്യം. ജനനമരണ രഹിതാവസ് ഥയിലെ ആനന്ദാനുഭൂതിയാണി തും.

## മു(ദ

ആസനങ്ങരംകും പ്രാണായാമ ത്തിനും ഇടയ്ക്കുള്ള അനുഷ്ഠാന സംഹിത. യോഗാംഗങ്ങളിൽ പ്ര ത്യേകമായി നിലനിൽക്കുന്ന ഒ ന്നാണിതു്. സമാധിസ്ഥനാകാൻ യോഗിയെ നയിക്കുന്ന മുദ്രകളു ടെ അഭ്യസനം സകല ഹായോഗി കളും നടത്തിയിരിക്കും.

## മുദ്രാദശകം

മനസ്സിനേയും ഇന്ദ്രിയങ്ങളേ യും യഥാസ്ഥാനങ്ങളിൽ ഉറപ്പി ക്കുന്നതിനു പത്തു മുദ്രകളെ യോ ഗാചാര്യൻമാർ പ്രതിപാദിച്ചിരി ക്കുന്നു. മഹാമുദ്ര, മഹാബന്ധം, മഹാവേധം, ഖേചരി, മൂലബന് ധം, ഉഡ്യാനബന്ധം, ജാലന്ധര ബന്ധം,വിപരീതകരണി,വജോ ലി, ശക്തിചാലനം. ഇവ ഓരോ ന്നിൻേറയും വിവരണം അതതി ൻറ് പേരുകളോടൊത്തു കാണാ

## മുദ്രിക

മുദ്ര.

## മുനി

മൗനവ്രതത്തോടുകൂടിയിരിക്കു ന്നയോഗി. പ്രാണസഞ്ചാരം അവ സാനിച്ചുള്ള സ<sup>ം</sup>ഥിതിയിൽ ആ മുനിരാജയോഗി ആയി ഭവിക്കും.

## മുമുക്ഷു

മോക്ഷത്തിന്നായിമാത്രം ്പ്രയ ത°നിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആയ.

# മുമുക്ഷുശത്രു

കാമം. കാമത്തിൽനിന്നു ഉളവാ കുന്ന ക്രോധം. രജോഗുണസമുദ് ഭൂതമാകയാൽ ഇതു രാജയോഗശ ത്രുതന്നെ. വേദാന്തയോഗിയും ആദ്യം ജയിക്കേണ്ടതു് കാമത്തെയാ കുന്നു.

# മുഹൂർത്തം

രണ്ടുനാഴികസമയം. ബ്രാഹ്മ മുഹൂർത്തം എന്നതു വെളപ്പാൻകാ ലത്തെ അർദ്ധയാമസമയമാകു ന്നു. അതായതു് 33/4 നാഴികവെ ളുക്കാനുള്ളസമയം. അപ്പോരം എഴുന്നേററു ലഘുവായി വ്യായാമം, പച്ചവെള്ളത്തിൽകുളി എന്നിവ നടത്തുന്നതു ആയുരാരോഗ്യവർദ്ധ

നയ°ക്കു നിദാനമാകുന്നു.

# മൂർച<sup>്</sup>ഛ

അഷ്ടകുംഭകങ്ങളിലൊന്നു്.യാ തൊന്നും ചിന്തിക്കാതെ, ശ്വാസനി ശ്വാസങ്ങളുടെ നിരോധനം. നിർ ബീജസമാധിയിലെ മനോമൂർച് ഛയാണിതു്. പൂരകരേചക കുംഭ കരഹിതമായ മൂർച്ശാ പ്രാണാ യാമം രാജയോഗസമാധിയായി പ രിഗണിക്കപ്പെട്ടിരിക്കുന്നു.

## മൂഢത

തമോഗുണപ്രധാനമായ മാന സികാവസ്ഥ.ക്ഷിപ്തം, വിക്ഷി പ്തം, ഏകാഗ്രത, നിരുദ്ധ ത, മൂഢത എന്നീ അഞ്ചു ചിത്തഭൂ മികളിലൊന്നു്. നികൃഷ്ടതമമാ യ ചിത്തഭൂമികയാണിതു്.

## മൂഢാവസ°ഥ

ചിത്തത്തിൽ തമസ്സു് അധി കമാകുമ്പോഠം അധർമ്മം അജ്ഞാ നം അനൈശ്വര്യം ആദിയായവയി ലേക്കു മനസ്സു് ചായുന്ന അവ സ്ഥ.

# മുർത്തിമത്

മനസ്കതാരകയോഗം. കണ്ണു് അടച്ചാലും മനസ്കതാരകലക്ഷ്യം കാണാവുന്നതാകുന്നു.

# മൂത്രപാനചികിത°സ

അവനവരനാ മൂത്രം അവനവൻ തന്നെ രാവിലെ കുടിക്കുന്നതു ആ രോഗ്യത്തിനും, ആയുർവർദധന യ്ക്കം നിദാനമായുള്ളതാകുന്നു. മുൻകാലത്തു് പോലീസുകൾ പു ള്ളികളെദേഹോപ്രവം ഏൽപ്പിച്ചി ട്യു പുള്ളികളുടെ മൂത്രം കുടിപ്പി

ക്കുമായിരുന്നു. അതോടുകൂടി അവരുടെ ശരീരത്തിന<sup>്</sup> ഒട്ടേറെ സൗഖ്യം ലഭിക്കുന്നതാണു<sup>ം</sup>. ഗോ മൂത്രം, മനുഷ്യമൂത്രം, ആട്ടിൻമൂ ത്രം എന്നിവയുടെ ഔഷധവീര്യ ആയൂർവേദികയ ത്തെക്കുറിച്ച° പ്രേഖ്യാപനം ചെയ്തിട്ടുണ്ടു്.ക്ഷ യരോഗി കിടക്കുന്ന മുറിയിൽ ഒ രു ആടിനെകെട്ടി അതിൻെറ മല മൂത്രഗന്ധം ഏൽക്കുകയും, മല മൂത്രങ്ങരം ദേഹത്തുപുരട്ടുകയും ചെയ്താൽ 6 മാസത്തിനകം ക്ഷയ രോഗശമനം സിദ<sup>്</sup>ധിക്കുന്നതായി രിക്കും. മഹാരാഷ<sup>ം</sup>(ടയിൽ 20 ല കുടിയൻമാർ സ്വമൂത്രം ഉണ്ടെന്നാണും ആചാര്യജഗദീഷി ൻെറ അഭിപ്രായം.പല ഗ്രന<sup>്</sup>ധങ്ങ ളും മൂത്രപാനചികിത്സാപരമാ യി പ്രസിദ്ധീകൃതമായിട്ടുണ്ടും. ഈ അഭിപ്രായങ്ങളോടൊന്നും അ ലോപതി ഡാക<sup>്</sup>ടർമാർ യോജിക്കു ന്നില്ലെങ്കിലും, മേൽപറഞ്ഞവയെ ലാം വസൃയിയതാത്വ വിളങ്ങി ക്കൊണ്ടിരിക്കുകയാണു<sup>ບ</sup>.

# മൂ(തപുരിഷക്ഷയം

മൂലബന്ധാഭ്യാസത്താൽ പ്രാ ണാപാനൻമാരും നാദബിങുക ളും ഏകത്വം പ്രാപിച്ചു മൂത്ര പു രീഷങ്ങഠംക്കു ക്ഷയം സംഭവിപ്പി കുന്നു. യോഗാഭ്യാസത്തിലെ സ മുന്നതാവസ്ഥയിൽഇതാണു് സ് ഥിതി.

# മൂലതഃസർഗ്ഗം

സൃഷ്ടിയിലെആദ്യജീവികരം. മററുരണ്ടെണ്ണം മദ്ധ്യമവും ഊർ ദ്ധ്വവും ആകുന്നു. തമസ്സാ ണു് മൂലതസർഗ്ഗ ജീവികളുടെ ഭാവം.

## മൂലപ്രകൃതി

പല രൂപങ്ങളെപ്രാപിക്കുന്ന ആ ദ്യസൃഷ്ടിരൂപം. ഇതു് മായ ആ കുന്നു.

## മൂലബന<sup>്</sup>ധം

സങ്കോചിപ്പിച്ചു മലദ്വാരത്തെ ഇടത്തെ ഉപ്പൂററികൊണ്ട<sup>്</sup> അതിനെ അടച്ചിട്ട്, മറേറകാൽ ഇടതുതുട മേൽ വയ്ക്കണം. പെക്കിളിനെ ന ട്ടെല്പിനടുത്തേക്കു ∙വലിക്കണം. പ്രാണാപാനൻമാരെ സംയോജി പ്പിച്ചുകഴിയുന്നതോടെ മലമൂത്ര ങ്ങ**ം** ചുരുങ്ങി ഭീർഘായുഷ്മാ നായി സാധകൻ ഭവിക്കും(2) സർ വത്തിനും മൂലമായുള്ള ബ്രഹ്മ ത്തെ ഹൃദയത്തിൽ ബന്ധിച്ചു ആ നന്ദിക്കുന്നതാണു് വേദാന്തികളു ടെ മൂലബന്ധം.

# മൂലബന്ധാസനം

കാൽമുട്ടുകഠം ഇടത്തോട്ടും വല ത്തോട്ടും നീട്ടി, ഉപ്പൂറാികഠം ജന നേന്ദ്രിയത്തിനുമേലും കാൽവിര ലുകഠം തറയിലും ചേർത്തുഇരി കുക. ഉള്ളംകൈറം അരക്കെട്ടിനു താഴെയായി തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചു" നിവർന്ന് ഇരിക്കുക.

# മൂലശക<sup>്</sup>തി ആധാരശക<sup>°</sup>തി. കുണ്ഡലിനി.

# മൂലശോധനം

ചതുർവിധ ധൗതികളിൽ ഒന്നു'. ഇടതുകൈയ' ചൂണ്ടുവിരലിൻെറ അററം മലഭാരത്തിൽ കടത്തി ചു ഴററുക. അടിവയറിലെ മലം ഇള കിപുറത്തുപോകും. ധാരാളം പ ചുവെള്ളം കുടിച്ചിട്ടും, മലഭാര ത്തിൽ കൂടി ജലം ഒട്ടേറെ പെരുങ്കു ടലിൽ കടത്തിയിട്ടും ഈ ശോധന ക്രിയ നടത്താവുന്നതാണും. മല ബന്ധം, ഉദരരോഗങ്ങഠം എന്നിവ ശമിപ്പിച്ചും ആരോഗ്യ വർദ്ധന യുണ്ടാക്കുന്നതാണം ഈ ക്രിയ.

# മൂലശോധനധൗതി (ചാക്രികക്രിയ)

ഇടതൂ ചൂണ്ടുവിരലിൻെ അ ററം മലദാരത്തിൽ കടത്തി 3 തവ ണ ചുഴററുക. മലശോധന സുഗമ മാകും. അർശോരോഗികഠംകു മ ലബന്ധം ഉണ്ടായിരിക്കും. അ വർക്കു ഇതു രക്ഷനൽക്കും. മഹ മാദ് നബി തൻറെ അനുയായി കഠംക്കു ഉപദേശിച്ചിട്ടുള്ളതുമാ ണിതു്.

## മൂലാധാരം

മലദാരത്തിനു അൽപം മുകളിൽ മുൻവശത്തുള്ള ഭാഗം. ഇവി ടെ ഉപ്പൂററി ചേർത്തു അരമണി ക്കൂർ വീതം ദിനംപ്രതി നാലുത വണ അഭ്യസിച്ചാൽ ഒരു മാസം കൊണ്ടു സ്വപ്നസ്ഖലനരോഗം ശമിക്കും.

## മൃതാസനം

ശവാസനം.

## മൃത്യു

അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥ നായ രാജയോഗി മരണത്തെ ജയി ച്ചു് ഇഷ്ടമുള്ള കാലമത്രയും ജീ വിച്ചിരിക്കുന്ന ആളാകുന്നു. ആ ആരം ആണു് മൃത്യുഞ്ജയൻ. മ ററുള്ളസകലരും മൃത്യുവശഗരാ കുന്നു.

# മൃത്യുഞ്ജയൻ

മരണത്തെ ജയിച്ച യോഗീശ്വ

രൻ. പ്രാണായാമത്തിലെ സഹ സാരപത്മസ്ഥമായ പ്രാണൻ യോഗിയുടെ ഇഷ്ടാനുസരണമ ല്ലാതെ പുറത്തുപോകുന്നതല്ല. അതിനാൽ രാജയോഗിമൃത്യു ഞ്ജയൻ ആകുന്നു. അന്തകനെ നിഗ്രഹിച്ച ശിവൻ മൃത്യുണ്ട്ജ

## മുദു

തീവ്രസംപേഗത്തിലെ ആദ്യാവ സ്ഥ. മദ്ധ്യമം അധിമാത്രം എ ന്നിവയാണ് മററു രണ്ടു യോഗാവ സ്ഥക∞.

## മൃദുസാധകൻ

മങോൽസാഹി വ്യാധിഗ്രസ് ൻത, ഗുരുദൂഷകൻ, ലോഭി, പാ പി,അതിഭക്ഷകൻു കാമാർത്തൻ, ചപലൻ, കാതരൻ, രോഗി, പരാ ധീനൻ, അതിനിഷ്ഠുരൻ, മന്ദവീ രൻ, ഇത്തരക്കാർ 12 വർഷംകൊ ണ്ടു മന്ത്രയോഗാർഹൻമാരായതാ യിഗുരുപരിഗണിക്കുന്നതാണു്.

#### മേഡ്രം

സ്വാധിഷ്ഠാനം. ഒൻപതു ധ്യാ നസ്ഥാനങ്ങളിലൊന്നു്.

## മേരുകംപം

നട്ടെല്ലിനു നേരിടുന്ന വിറയൽ. യോഗിമാർ മദ്ധ്യമ പ്രാണായാ മം അഭ്യസിക്കുമ്പോടം ഈ വിറ യൽ ഉണ്ടായേക്കും. പ്രോണായാമ ത്തിലെ ഉപര്യഭ്യസനം നടത്തു നോറും ഇതു കുറഞ്ഞു കുറഞ്ഞു പോകുന്നതാണു<sup>6</sup>.

# മേരുദണ<sup>ം</sup>ഡം

യോഗശാസ്ത്ര പ്രസിദ്ധമാ

അർത°ഥം നട്ടെല്ലു° എന്നാകുന്നു. നട്ടെല്ലിൻെറ സുസ°ഥിതിയാണു° ആരംഭിച്ചിരിക്കുന്നതു°.

# മേരുദണ<sup>ം</sup>ഡാസനം

കാലുകഠം ചേർത്തു് 45 ഡി ഗ്രിവരെ ഉയർത്തി നട്ടെല്ലിൻ ഭാ ഗം മാത്രം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചുള്ള കിടപ്പു്.

## മേരു (പസ്ഥം

നട്ടെല്ലു്. അഗ്നിസാര ക്രിയ നൂറു തവണ അഭ്യസിച്ചു ശീലി ച്ചാൽ പൊക്കിയ ഭാഗം നട്ടെല്ലിനു അടുത്തെത്തുന്നതായിരിക്കും. ഉ ദരശുദ്ധീകരണവും മലബന്ധ ദൂരീകരണവും ഈ ക്രിയ നടത്തു ന്നതാണു്.

# മേരുമൂർദ്ധാന്തരസ്ഥം

നട്ടെല്ലിൻെ മേലേഅററത്തു' അ ന്തർഭാഗത്തായി ഉള്ള ഒരു ദ്വാരം. അതു ഹിമധാരാവാഹി ആകുന്നു.

## മേളനം

ഖേചരിമുദ്രാഭ്യാസത്താൽ ഗുർ വനുഗ്രഹംകൊണ്ടു സിദ്ധിക്കു ന്ന വിജയം. ഇതു ലഭിച്ചാൽ പു നർജൻമം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

### മൈത്രി

ഉപദ്രവിക്കാത്തവരോടെല്ലാം സൗ ഹൃദം പുലർത്തിക്കൊണ്ടിരിക്ക ണം. അതു യോഗാഭ്യാസം വിജയ പ്രദമായിത്തീരാൻ വളരെ അത്യാ വശ്യമാകുന്നു. സകല ജീവജാല ങ്ങളെയും സ്നേഹിക്കുന്ന മന സ്ഥിതി സമ്പാദിച്ചാൽ യോഗി യായിത്തീരും. മൈ(ത്യാദി ചതുഷ<sup>്</sup>ടയം മൈ(തി, കരുണ, മുദിത, ഉപേ ഷം.

# മൈഥുനം

സ്ത്രീയെസ്മരിക്കൽ, കീർ ത്തനം, കേളി, പ്രേക്ഷണം, ഗുഹൃ ഭാഷണം, സങ്കൽപം, അദ്ധ്യവ സായം, ക്രിയ, നിർവൃതി ഇങ്ങ നെ ഒൻപതു ഭാഗമുണ്ടു് മൈഥുന ത്തിൽ.

#### മോഹം

പഞ്ചവിപര്യത്ങളിൽ ഒന്നു്. നിഷ് ക്രിയത്വം, അഹിംസ, സ ത്യം, അസ് തേയം, ബ്രഹ്മചര്യം, അപരിഗ്രഹം എന്നിവ യോഗാഭ്യാ സപ്രാരംഭഘട്ടത്തിൽതന്നെ അഭ്യ സിച്ചു സ്വാധീനമാക്കിയതിനു ശേഷമേ, നിയമാഭ്യസനത്തിൽ കൂടി ആസനപ്രാണായാമാദ്യനു ഷ്ഠാനങ്ങളിലേക്കു കടക്കാൻ പാ ടുള്ളൂ എന്നുണ്ടു്.

## മോഹകലിലം

അജ<sup>ം</sup>ഞാനംകൊണ്ടു മറഞ്ഞിരി കുന്നതു<sup>ം</sup>.

# മോഹജാലസമാവൃതൻ

തെററിദ്ധാരണയാകുന്ന വല യിൽ കുടുങ്ങിയവൻ. ആഗ്രഹങ്ങ ളുടെ ആധിക്യം നിറഞ്ഞമനസ് സോടുകൂടിയവൻ.

#### മോക്ഷം

സകലത്തിൽനിന്നുമുള്ള മോച നം. വികാരവിചാര രഹിതനാ യി, പുനർജൻമ വിഹീനനായി, സമാധിസ്ഥനാകുന്ന ആഠം ആന നേറായി മോക്ഷം പ്രാപിക്കുകത ന്നെ ചെയ്യും. ജ്ഞാന, ഭക്തി, കർമ്മ, രാജയോഗമാർഗ്ഗങ്ങളിൽ ഏതിനെയെങ്കിലും അവലംബി ച്ചു് അഭ്യസനം നടത്തിക്കൊണ്ടി രുന്നാൽ മോക്ഷം പ്രാപിക്കാം. ആ യവസ്ഥയിൽ ആനന്ദം മാത്രമാ ണു അനുഭൂതിയിൽ വരുക.

#### മോക്ഷകാരണങ്ങരം

1. ജ്ഞാനം 2. ഉപരതി 3.വൈ രാഗ്യം.

#### മോക്ഷദൻ

മോക്ഷോപദേശം ദാനം ചെയ്യു ന്ന ഗുരു. ദൈവം.

#### മൗനഭാഷകൻ

ഒന്നും ശബ്ദിക്കാത്തവൻ.— സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻ

#### യ

#### യജ്ഞം

യാഗം. ദേവപ്രീത്യർത°ഥം ചെയ്യുന്ന മന്ത്രജപദ°ധ്യാനാരാധ നാദിക്രിയാസമൂഹം.

യജ്യത്തപസാംഭോക്യതാരം

യാഗതപസ്സുകളുടെ ഫലം അനുഭവികുന്നവൻ.

യജ'ഞഭാവിതർ യജ'ഞത്തിൽ സന്തുഷ'ടർ

# യജ°ഞശീഷ°ടാമൃതം

ലോകസേവനകർമ്മം ചെയ് താൽ ഫലം അമൃതാശനമായിരി കും. അമൃതം ഭക്ഷിച്ഛാൽ സനാത നബ്രഹ<sup>്</sup>മത്തെ പ്രാപിക്കും.

#### യജ്ഞശിഷ്ടാശി

യജ്ഞാശിഷ്ടം അനുഭവിക്കു ന്നവൻ. ലോകസേവനഫലം അനു ഭവികുന്നവൻ.

## യജ്ഞക്ഷപിതകന്മഷൻ

യജ്ഞംകൊണ്ടു് പാപത്തെകെ ടുത്തിയവൻ. പ്രാണായാമം ഒരു യജ്ഞമാണെന്നാണു് ഗീതാകാര ഒൻറ അഭിപ്രായം. പ്രോണായാമ ത്തിൽ മനസ്സും ദേഹവും ശുദ് ധമായി ശക്തമായി അങ്ങനെ യ ജ്ഞക്ഷപിതകൻമഷനായി ഏതൊ രാളും ഭാവാന്തരപ്പെടുന്നതായിരി ക്കും.

#### യതൻ

യത്നിക്കുന്നവൻ. മോക്ഷത്തി നുവേണ്ടി പ്രയത്നിക്കുന്നവൻ.

## യതച**ിത്ത**ാത<sup>്</sup>മാ

മനസ്സിനെ ആത്മാവിൽ നി റുത്തിയവൻ.

## യതചിത്തേന്ദ്രിയക്രിയ

ചിത്തത്തിൻോയും ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളുടേയും ക്രിയകളെ അടക്കുന്ന ക്രിയം

#### യതൻമാർ

യോഗമാർഗ°ഗത്തിൽ ശ്രമിക്കു ണവർ–മോക്ഷമാർഗ°ഗത്തിൽ യത° നിക്കുന്നവർ.

## യതമാനസംജ്ഞ

വിഷയങ്ങളിൽ വ്യാപരിക്കു ന്ന ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ നിവർത്തിച്ചുള്ള മാനസസ<sup>്</sup>ഥിരത. യതവാക<sup>്</sup>കായമാനസൻ വാക്കും, ശരീരചേഷ<sup>്</sup>ടകളും മനോവ്യാപാരങ്ങളും അടങ്ങിയ

# യഥേഷ്ടവായുധാരണം

സോച് ഹാനുസരണം വായുവി നെ ശരീരത്തിലെ ഓരോ അംശത്തി ലും ധരിക്കൽ. നഖശിഖപര്യന്തം, രോമകൂപങ്ങളിൽപ്പോലും യോഗി കഠം പ്രാണനെ ചലനംകൂടാതെ നിറുത്തുന്നവരാണും. ബോധപൂർ വം ചലിപ്പിക്കുന്നവരുമാണും.

യദൃച്ഛാലാഭസന്തുഷ്ടൻ യാദൃച്ശികമായി ലഭിക്കുന്ന തിൽ മാത്രം സന്തുഷ്ടനായി കഴി ഞ്ഞുകൂടുന്നവൻ. യോഗികഠംകു് ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ട മനോഭാവമാണി തു്.

#### യമം

വൻ.

അഹിംസ,സത്യം,അസ്തേയം, ബ്രഹ്മചര്യം, അപരിഗ്രഹം, ക്ഷ മാ, ധൃതി, ദയ, ആർജവം, മിതാ ഹാരം എന്നീ പത്തു്യമം അഭ്യസി ച്ചു് മനസ്സിനെ സ്വാധീനമാ കാതെ യാതൊരാളിനും ധ്യാനസ മാധികഠം അനുഭൂതിയിൽ വരുന്ന തല്ല. രാജയോഗി ആയിത്തീരാനു ള്ള അഷ്ടാംഗ യോഗാഭ്യാസത്തി ലെ പ്രഥമാംഗമാകുന്നു ഈ പ

#### വെല്യത്ത

നാഭീകന്ദത്തിൽ നിന്നു പുറപ്പെ ട്ടു ഇടതുചെവിയിൽ എത്തിച്ചേരു ന്ന ഒരു നാഡി.

യാഗമാർഗ<sup>്</sup>ഗം വേദത്തിൽ പറഞ്ഞിട്ടുള്ളതനു സരിച്ചു യാഗകർമ്മങ്ങാം ചെയ് താൽ സ്ഥർഗ്ഗം കിട്ടുമെന്നു നിർ ദ്ദേശിക്കുന്നമാർഗ്ഗം. പുരാത ന ഹിന്ദുക്കളുടെ ഒരു വിശ്വാസമാ ണിതും.

#### താസാംഗങ്ങരം

അഞ്ചെണ്ണം. ഹോതാവു്, ഹോ മക്രിയ, ഹോമദ്രവ്യം, (ഹവിസ്) സ്)ഹോമാധികരണം,(മാർഗ്ഗം) യാഗഫലപ്രാപ്തി ഇവയാണു യോഗാംഗപഞ്ചകം

യുക<sup>്</sup>തൻ സമബുദ<sup>്</sup>ധിയുള്ളവൻ.

യുക<sup>ഠ</sup>തതമൻ ഉത്തമയോഗീ

# യുക<sup>്</sup>തപ്രാണായാമം

ശരീരമാനസശക്തികഠംക്നുസ രണമായി സാവധാനം നടത്തുന്ന പ്രാണായാമം. ഇതു രാജയോഗ ത്തിലേക്കു സാധകനെ നയിക്കും. മറിച്ചായാൽ മരണകാരണമായിഭ വിക്കും. ഈ യുക്താവസ്ഥ അവ രവർതന്നെ കണ്ടുപിടിക്കേണ്ടതാ കുന്നു.

# യുക്തസമാധിസ്ഥൻ

യാജിച്ച സമാധിയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവർ താഴെക്കാണുന്ന സകലലക്ഷണങ്ങളും ഈ യോഗിക്കുണ്ടായിരിക്കും: (1) ജാഗ്രൽ സ്വപ്നസുഷുപ്തിരഹിതൻ (2) ശീതോഷ്ണ സുഖദുഃഖരഹിതൻ (3) മാനാവമാനരഹിതൻ (4) ശ്വാ യോച്ചാസരഹിതൻ. (5) വികാരവിചാര രഹിതൻ. (6) അവദ്ധ്യർ (7) അമരർ (8) മന്ത്രത്രോ

തീതൻ (9) ത്രിപുടിമുടിഞ്ഞവൻ (10) ആകാശസമൻ

# യുക<sup>ം</sup>തസചപ<sup>ം</sup>നാവബോധൻ

ക്രമമായി ഉറങ്ങുകയും ഉണരു കയും ചെയ്യുന്നവൻ-ഇയാഠംകു മാത്രമേ യോഗം സിദ്ധിക്കുകയു ള്ളൂ. അസംപ്രജ്ഞാത സമാധി യിൽ എത്തിക്കഴിഞ്ഞ യോഗീന്ദ്ര നു് ഉറക്കമേയില്ല. വിശപ്പില്ല. ശ രീരത്തിൽ രക്തമോട്ടവുമില്ല.

# യുക<sup>ം</sup>താഹാരവിഹാരൻ

യുക<sup>6</sup>തമായ ആഹാരത്തോടും വിഹാരത്തോടും കൂടിയവൻ. ഇ ങ്ങനെയുള്ള ആളിനു മാത്രമേ യോഗം സിദ്ധിക്കുകയുള്ളൂ. വി ഹാര ശബ്ദം കൊണ്ടു വിവക്ഷി കുന്നതു കായിക മാനസിക വ്യാ യാമങ്ങളെയാകുന്നു.

#### യോഗം

യമം, നിയമം, ആസനം, പ്രോ ണായാമം, പ്രത്യാഹാരം, ധാരണ, ധ്യാനം, സമാധി എന്നീ എട്ടു അം ഗങ്ങളോടുകൂടിയ ഒരു അനുഷ്ഠാ ന പദ്ധതിയാണിതു്. സർവരോ ഗവിനാശനം, ആയുർവർദ<sup>ം</sup>ധനം എന്നിവ പ്രദാനം ചെയ്തുകൊ ണ്ടു് അസംപ്രജ്ഞാത സമാധി യിൽ നിത്യാനന്ദാനുഭൂതിക്കുള്ള മാർഗ°ഗങ്ങ⇔വരെ നിർദ°ദേശിക്കു ന്നഈശാസ്ത്രത്തിൽ84യോഗാസ നങ്ങരം എട്ടുതരം പ്രോണായാമം. 2 നാഴിക ശ്വാസോച്ഛ്വാസരഹി തമായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന പ്ര ത്യാഹാരം, ഒരു പകൽ ഇതേ രീ തിയിലുള്ള ധാരണ, ഒരുദിനം നി ലനിൽക്കുന്ന ധ്യാനം 12 ദിവസം നിലനിൽക്കുന്ന സമാധി എന്നിവ

അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. 20 യോഗോ നിഷത്തുകളിലും ഭഗവദ ഗീതയി ലും, ഹായോഗ പ്രദീപികാ ദി ഗ്രന്ഥങ്ങളിലും യോഗശാ സ്ത്രം സവിസ്തരം പ്രതിപാദി ച്ചിട്ടുണ്ടു്.

പ്രാണാപാനസംയോഗം, സൂ ര്യചന്ദ്രസംയോഗം, ജീവാത്മപര മാത്മസംയോഗം ഇവയെല്ലാം യോഗംതന്നെ.

ഇത്തരം അഭ്യാസങ്ങളാന്നും കുടാതെ ''നേതി നേതി ന്യായേന'' സകലതും പരിത്യജിച്ചു് ആത്മാ രാമനായി ബന്ധവിമുക്തനായി സഞ്ചരിക്കുന്ന വേദാന്തിയും യോഗിതന്നെയാകുന്നു. ഈ രണ്ടു കൂട്ടരേയും ഉരംപ്പെടുത്തുന്ന നിർ വചനമാണു്, പത്ഞജലി മഹ ഷി''യോഗശ'ചിത്തവൃത്തിനിരോ ധ:'' എന്നതിൽ നൽകിയിരിക്കുന്നതു്.

### യോഗതന്ത്രം

കുണ്ഡലിനിശക്തിയെ ഉണർ ത്തി ആനന്ദം പ്രദാനം ചെയ്യുന്ന യോഗാഭ്യാസ സമാഹാരം.

# യോഗദണ°ഡു°

ഇരുന്നാൽ തറയിൽനിന്നുകക്ഷം വരെ നീളമുള്ളതും കക്ഷത്തിൽ വ യ്ക്കാനായി മുമ്പും പിമ്പും നീ ട്ടി ഘടിപ്പിച്ചിട്ടുള്ളതുമായ ഉരു ണ്ടു മിനുസമായ ഒരു തടിക്കഷ ണം. ഇതു വലതു കക്ഷത്തിൽവ ചുകൊണ്ടു ഇരുന്നാൽ (ഭൂമദ്ധൃ ദൃഷ്ടിയുടെ ഇടതു ഭാഗവും ഇട തുന്നാൽ വലത്തേ (ഭൂമദ്ധ്യ ദൃഷ്യ ടിവലതുഭാഗവും ഏകാഗ്രമായി സ മാധിസ്ഥമായിത്തീരും അപൂർവം ചില യോഗാഭ്യാസിക**ര മാത്രമേ** യോഗദണ<sup>ം</sup>ഡുമായി സഞ്ചരിക്കാ റുള്ളൂ.

## യോഗദണ്ഡാസനം

കാൽ മുട്ടുകയ മുന്നോട്ടു നീട്ടി ഇരികുക. ഒരു ഉള്ളം കാൽ ആ വശത്തെ കക്ഷക്കുഴി യിൽ ചേർക്കണം. കൈകയ ര ണടും പി:ൻവശത്തുകൂടി കോർ ത്തുപിടിക്കണം.

പ്രയോജനം

നട്ടെല്ലിനും ഉടലിനും സൗഖ്യം ലഭിക്കുന്നു.

## യോഗദുഷ്പോപം

സ്വാധീനമാക്കാൻ സാധിക്കാത്ത യോഗാവസ്ഥ. മനസ്സിനെ സ്വാധീനമാക്കുന്നതുവരെ യോഗാ ഭ്യാസിക്കു് ഈ യോഗം ദുഷ്പ്രോ പമായിരിക്കും.

## യോഗനിദ്ര

യോഗത്തിൽ ലയിച്ചിരിക്കൽ. ഇവർക്കു ഉറക്കമില്ല. മഹാവിഷ<sup>ം</sup> ണു ദർശനത്തിനായി ദേവൻമാരും മററും ചെല്ലുമ്പോ⊙ മിക്കപ്പോഴും യോഗനിദ്രയിലായി അദ<sup>്</sup>ദേഹം രിക്കും. സ്തുതിവചനങ്ങ∞കൊ ണ്ടും വീണാവേണു മൃദംഗാദി വാ ദ്യഘോഷങ്ങ∞കൊണ്ടുമാണു° അ ദ<sup>്</sup>ദേഹത്തെ ഉണർത്തുന്നതു<sup>്</sup>. ബ്ര ഹ്മാവിഷ<sup>്</sup>ണു മഹേശ്ചരാദിക**ം** യോഗിവ രേണൃ ന്മാരാകുന്നു. യോഗനിദ്രാനന്ദം അനുഭവിക്കാത്ത യാതൊരു ദേവനും ഹിന്ദുക്ക∞ ആരാദ°ധ്യരായിട്ടില്ല. ണായാമത്തിലെ ഈ നിശ്ചഞ്ചലാ വസ്ഥ കഠിനയത്നംചെയ്യുന്ന യോഗിക്കും സാദ്ധ്യമാകുന്നു.

## യോഗനിദ്രാപദം

ഖേചരിയുടെ അഭ്യാസത്തിൻെറ അവസാനത്തെ അവസ്ഥ. ആകാശ ശൂന്യതാനുഭൂതിയാണിതു്. പ്രാ ണ മനോജയം സിദ്ധിച്ചു് നിരാ ലംബാവസ്ഥയിൽ യോഗി എത്തി ചേർന്നിരിക്കുന്ന അവസ്ഥാവി. ശേഷം. ശരീരത്തിൽ രക്തമോട്ട മോനാഡീചലനമോ ശ്വാസോച് ചാാസമോ ഉണ്ടായിരിക്കാത്തബോ ധാതീതാവസ്ഥയാണിതു്.

## യോഗനിദ്രാസനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു° കാലുകര മടക്കി പാദങ്ങരം ഒന്നിനുമേൽ മ റൊന്നായി പിൻ കഴുത്തിൽ വയ° ക്കുക. ഉപ്പൂററികളിൻമേൽ തലയു ടെപിൻഭാഗം വയ°ക്കണം.കൈകരം അരക്കെട്ടിനെ ചുററി കോർത്തുപി ടികുക.

#### പ്രതോജധങ്ങഗ

തുടകളും കാൽവണ്ണകളും നീണ്ടു് വരും ദഹനശക്തി വർദ്ധിക്കും. ജനനേദ്രിയം അരോഗമായി മല മൂത്രവിസർജനങ്ങഠം സുഗമമായി ത്തീരും ജനനേദ്രിയ ശക്തിവർ ദ്ധിക്കും.

## യോഗപരമകാഷ്ഠ

അസം പ്രജ്ഞാതസമാധി. ഇഷ്ട മുള്ള കാലം മുഴുവനും സമാധിസ് ഥനായി ആനന്ദം അനുഭവിച്ചിട്ടു് അനായാസേന ശിരസ്സിൽകൂടി പ്രാണബഹിഷ്കരണം നടത്തുക. ജനനമരണരഹിതാവസ്ഥയെ ആ യോഗി പ്രാപികുന്നതായിരിക്കും.

#### യോഗഭോഗങ്ങഠം

യോഗവും അതിനു വിരുദ്ധമാ

യുള്ള ഭോഗവും. രണ്ടും ഒന്നിച്ചു ഒരുവനിൽ ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല എന്നു പറയാവുന്നതല്ല. ഭഗവാൻ ശ്രികൃഷ്ണൻ ഭോഗിയും യോ ഗിയും ആയിരുന്നു എന്നാണു് ഭാഗവതാദിഗ്രന്ഥങ്ങളിൽ കാണു

### യോഗ[ഭഷ്ടൻ

യോഗാഭ്യാസം നടത്തി പൂർത്തി യാകാതെ മരിച്ചുപോകുന്ന ആരം. ഇത്തരക്കാർ അടുത്തജൻമത്തിൽ മു ജ്ജൻമാഭ്യാസബലമുള്ളവരായിരി ക്കും. യോഗാഭ്യാസത്തിൽ അപക ടം. വന്നവരും യോഗ്യഭേഷ്ടരാകുന്നു.

### യോഗമായാസമാവൃതൻ

യോഗമായകൊണ്ടു മറഞ്ഞിരി കുന്നവൻ — ദൈവം.

# യോഗമുദ്രാസനം

പത്മാസനസ്ഥനായിട്ടു് കൈ കരം പിൻവശത്തുകൂടി കാൽവിര ലുകളെ പിടിച്ചു് താടി തറയിൽ കതാടുക. അനന്തരം താടി ഇടതു കാർമുടിലും വലതു കാൽമുട്ടി ലും തൊടുക കുനിയുമ്പോരം ശ്വാസം മന്മമായി വിട്ടുകൊണ്ടിരി കും. ശ്വാസംവലിച്ചുകൊണ്ടായി രിക്കും നിവരുക.

# യോഗയുക<sup>്</sup>തൻ യോഗത്തോടുകൂടിയവൻ.

# യോഗയുക്താത്മാ

ജീവാത്മാവിനെ പരമാത്മാവി നോടു യോജിപ്പിക്കുന്ന ആത്മാ വോടുകൂടിയവൻ--യോഗി.

### യോഗവിഘന്ഷാ

ഇവ 9 എണ്ണമുണ്ടു അവ:- (1) വ്യാധി–രോഗം (2) സ്ത്യാനം= പ്രവർത്തനയോഗ്യതയുടെ അഭാ വം (3) സംശയം (4) പ്രമാദം (5) ആലസ്യം (6) അവിരതി (വിഷയ തൃഷ്ണാ (7) ഭ്രാന്തിദർശനം (8) അലബ<sup>ം</sup>ധഭൂമികതാം (സമാധിപോ പികാതിരിക്കൽ (9) അനവസ<sup>ം</sup>ഥി തത്വം (സമാധിഭൂമിവരെ എത്തി യിട്ടും സമാധിഉറയ'ക്കാതിരിക്കൽ യോഗാഭ്യാസത്തിൽ ഔന്നത്യം പ്രാ പിക്കണമെന്നുള്ളവർ ഗുരുസാന്നി ദ<sup>ം</sup>ധ്യ**ത്തിൽ** ബ്രഹ്മചര്യനിഷ്ഠ രായി അനന്യചിന്തകരായി യോ നടത്തേണ്ടതാകുന്നു. ഗാഭ്യസനം

### യോഗവിനാശകാരിക≎

- 1) അതിഭക്ഷണം
- 2) അതിവ്യായാമം
- 3) അതിപ്രസംഗം
- 4) (തീവേ(വതാനുഷ°ഠാനം
- 5) ജനസംസർഗ്ഗം
- 6) അസ°ഥിരത

## യോഗശാസ്ത്രം

യോഗത്തിനെകുറിച്ചുള്ള ശാസ്ത്രം. യോഗത്തിനു രണ്ടുമഹാ വി ഭാഗം ഉണ്ടു". യമനിയമാസന പ്രാ ണായാമങ്ങളാകുന്ന ഹായോഗവും പ്രത്യാഹാരധാരണ ധ്യാന സമാധി കളാകുന്ന രാജയോഗവും അടങ്ങി യതാണു" ഇവ. അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിയെ പ്രാപിക്കുന്നതാണു രാജയോഗത്തിന്റെ പരമോന്നതാ വസ്ഥ. നേതി നേതി ന്യായേന ഇക്കാണുന്ന സകലത്തേജും പരി ത്യജിച്ചിട്ടു ആത്മാവിനെ മാത്രം ദർശിച്ചു ജീവികുന്ന ആളാണു" വേദാത്തയോഗി. ഈ യോഗി മഹാ നിർവാണം പ്രാപിച്ചാൽ പുനരാ വൃത്തിയുണ്ടാകുന്നതല്ല. രാജയോ ഗിയുടെ അസംപ്രജ്ഞാത സമാ ധിയിലും പുനരാവൃത്തി ഉണ്ടാകു ന്നതല്ല.

യോഗസന്യസ്തകർമ്മങ്ങ⇔ യോഗത്തിൽ സന്യസിച്ച (ഉപേ ക്ഷിച്ച) കർമ്മങ്ങാം.

യോഗസന്യസ°ത കർമ്മാവു° സമത്വഭാവനയിൽ കർമ്മങ്ങളെ യെല്ലാം സമർപ്പിച്ചവൻ.

# യോഗസപ''തഭൂമിക∞

ശുഭേച്ഛാ, വിചാരണ, ത നുമാനസാ, സത്വാപത്തി, അ സംസക്തി, പദാർത്ഥഭാവിനി, തുര്യം എന്നീ ഏഴു പദവികളെ ക ടന്നാണു യോഗാഭ്യസിക⇔ ബ്ര ഹ്മവിദാരിഷ്ഠരായി പ്രശോഭി

# യോഗസാമ്രാജ്യേച<sup>്</sup>ഛ

യോഗസാമ്രാജ്യത്തിലെ ചക്ര വർത്തിപദം ഇപ്പിക്കുന്നവർ നാദാനുസന്ധാനം ചെയ്യേണ്ടതു അവശ്യകർത്തവ്യമാകുന്നു. ഗുരൂ പദേശാനുസരണം അഷ്ടാംഗയോ ഗം ഒന്നൊന്നായി അഭ്യസിച്ചു മു നേറുന്നതിനുള്ള ആഗ്രഹം.

# യോഗസിദ്ധി

യോഗംകൊണ്ടുള്ള മഹോന്നത സിദ്<sup>ധ</sup>ധി.

# യോഗസിദ്ധിദം

ഉത്സാഹം, സാഹസം, ധൈ ര്യം, തത്വജ്ഞാനം, നിശ്ചയ ബുദ്ധി, സർവദായുള്ള ജനസം സർഗ്ഗരാഹിത്യം, യോഗസിദ് ധി പ്രദങ്ങളായ ഇവ പരിപാലി ച്ചു് യോഗാഭ്യാസം ചെയ്താൽ യോഗസിദ്ധിയുണ്ടാകും.

#### യോഗാന്തരായങ്ങരം

താഴെ പറയുന്നവ യോഗാഭ്യാസ ത്തിൽ നേരിടുന്ന പ്രതിബന്ധ ങ്ങളാകുന്നു.

(1)വ്യാധി (2) സ്ത്യാനം-കർമ്മ ധീരതയില്ലായ്മ (3) പ്രമാദം (4) ആലസ്യം (5) അവിരതി-വിഷയാ ഭിലാഷം (6) ഭ്രാന്തി ദർശനം-മു ത്തുച്ചിപ്പിയെ കണ്ടിട്ടു് വെള്ളിയാ ണെന്നുള്ള തോന്നൽ (7) അലബ് ധ ഭൂമികത്വം-ഏകാഗ്രത ഇല്ലായ് മ (8) അനവസ്ഥിതത്വം-കിട്ടിയ സ്ഥാനത്തുനിന്നുള്ള അധഃപത നം. ഈ വിഘ്നങ്ങളെ ഹായോ ഗാഭ്യാസംകൊണ്ടുജയിക്കണം.

#### യോഗാധികാരി

ജിതേദ്ര്രിയനും, ശാന്തനും,മോ ക്ഷാർത്ഥിയും, ദോഷരഹിതനും ഭുക്തിയിൽ സക്തിയില്ലാത്തവ നും,ഗുണജ്ഞനും ആയവനാണു യോഗാധികാരി. ഈ ഗുണങ്ങളി ല്ലാത്തവർക്കു യോഗശാസ്ത്രം പ റഞ്ഞുകൊടുക്കരുതു്. കൊടു ത്താൽ അതു്അവനും അടുത്തവർ കും ഉപദ്രവകരമായി ഭവിക്കും.

#### യോഗാംഗം

ആസന പ്രാണായാമ പ്രത്യാഹാ ര ധ്യാരണാ ധ്യാനസമാധികരം എ ന്നിവയിലെ ഓരോഭാഗം. ഇവ ഓ രോന്നും അഭ്യസിച്ചു നിത്യാനന്ദം അ നു ഭവി ക്ക ണ മെന്നുള്ളതാണും യോഗാചാര്യൻമാരുടെ ശാസനം.

## യോഗാഭ്യാസമ**ാം**

യോഗാഭ്യാസത്തിനുള്ള മ**ം**.സു ഭിക്ഷവും നിരുപദ്രവകരവും ആ യ സ°ഥലം. കുറച്ചുദൂരെ ജനവാ സം ഉണ്ടായിരിക്കണമെന്നുണ്ടു്. അൽപദാരമുള്ള ചെറുമുറിയിൽ മെഴുകി മീതെ പുലിത്തോലോ മ രവുരിയോ ഇട്ടു് ശുദ്ധമാക്കിയ ഇരിപ്പിടത്തോടുകുടിയതു°. ആ ഇരിപ്പിടത്തിൻമേൽ വെള്ള വസ<sup>ം</sup> ത്രം ഇട്ടിരിക്കണം. എറുമ്പും പു ഴുക്കളും മററും കയറാത്തതായിരി ക്കണം. ശിഷ്യരെല്ലാം ഗുരുസന്നി ധിയിലിരുന്നാണു യോഗം അഭ്യ സിക്കേണ്ടതു്. ഒരു സാധാരണനു 12 വർഷത്തെ കഠിന പരിശേമം ഇ തിലേക്കു വേണ്ടിയിരിക്കുന്നു.

## യോഗാഭ്യാസാവധി

അഷ്ടാംഗ യോഗമാർഗ്ഗേണ അഭ്യസനം നടത്തുന്ന യോഗാഭ്യാ സി 12 വർഷംകൊണ്ടു രാജയോ ഗി ആയിത്തീരും. എന്നാൽ മുജ് ജൻമത്തിൽ ഒട്ടേറെ യോഗാഭ്യാസം നടത്തിയാട്ടുള്ളവർക്കു 8 ദിവസം കൊണ്ടും യോഗസിദ്ധി കൈവ രും. ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ<sup>്</sup>ണൻ ജൻ മനാതന്നെ യോഗിവരേണ്യൻ ആ യിരുന്നു. യോഗാഭ്യാസത്തിലെ ധാരണാന്ത്യത്തിൽ കൈവരുന്ന് സിദ്ധികളെല്ലാം അദ്ദേഹത്തി നു ബാല്യത്തിൽ സിദ്ധമായിരു  $m_{
m J}$ . 16:64:32 മാത്ര ക്രമത്തിൽ 80 പ്രാണായാമം വീതം ദിനം പ്ര തി 4 തവണയായി 320 പ്രാണാ യാമം 6 മാസം അഭ്യസിച്ചാൽ യോ ഗസിദ്ധി കൈവരും. 57600 പ്രാ ണായാമം കഴിഞ്ഞിട്ടു ബാഹ്യകും ഭകാഭ്യാസത്തിൽകൂടി കേവല കുംഭകത്തിൽ എക്കിച്ചേരുന്നതാ ണു° രാജയോഗിയുടെ അവസ്ഥ. കേവലകും ഭകത്തിൽ ശ്വാസനി ശ്വാസങ്ങളോ വികാരവിചാരങ്ങളോ സ്പർശന ശ്രവണ ദർശനങ്ങളോ ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല. ഇ ഷ്ടാനുസരണം പ്രാണനെ ശിര സ്സില് കൂടി ബഹിർഗമിപ്പിക്കാനുള്ള ശക്തി സിദ്ധിക്കുന്നതാണു° യോഗാഭ്യാസാവധി.

# യോഗാരുരുക്ഷു

. യോഗി ആയിത്തീരാൻ ആഗ്ര ഹിക്കുന്നവൻ.

# യോഗാരൂഢൻ -

യോഗത്തിലെ പരമോന്നതപദ ത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്ന യോഗിവരേ ണൃൻ.

#### യോഗാസനം

നയിക്കുന്ന യോഗത്തിലേക്കു ഇരിപ്പു് അഥവാ സ്ഥിതി ചെ യൂൽ. നിന്നും, ഇരുന്നും കമിഴ<sup>ം</sup> ന്നു കിടന്നും, മലര്ന്നു കിടന്നും എടുക്കാവുന്ന 84 യോഗാസനങ്ങ ളാണു ആധികാരികമായുള്ളതും. ഒരു യോഗാസനത്തിൽ അനക്കം കൂടാതെ 3 മണിക്കൂർ സ<sup>്</sup>ഥിതി ചെയ്താൽ ആസനജയം സിദ്ധി ച്ചു എന്നു പറയാം. ഇവയിൽ ഏ ഴ° എണ്ണം ധ്യാനാസനങ്ങളാകു ന്നു. മററുള്ളവ അവയവങ്ങളുടെ ശക്തി വർദ്ധനയ്ക്കും അയവി നും വേണ്ടി ഉള്ളതാകുന്നു. പൂന യിലെ B. K. S. അയ്യകാർ 600 നിലകളോടുകൂടിയ 200 യോഗാ സനങ്ങയ തൻെ light on yoga ഗ്രന°ഥത്തിൽ പ്രസിദ°ധം യ്തിട്ടുണ്ടു്. ദിനംപ്രതി 15യോ ഗാസനങ്ങരം 10 മിനിട്ടിൽ രാവി ലേ അഭുസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്ന ആ ളിനു് ആയുരാരോഗ്യങ്ങ**ം** വർ ദ<sup>്</sup>ധിക്കുന്നതായിരിക്കും.

### യോഗി

യോഗശാസ്ത്രം പുരാതനകാ ലം മുതൽക്കു ഭാരതത്തിൽ നി ലനിൽക്കുന്ന ഒന്നാണു്. ഇവിടെ നിന്നാണു് ഭൂലോകത്തിലെ മററു ഭാഗങ്ങളിലേക്കു ഇതു പരന്നിട്ടു ള്ളതു്. അതിനാൽ യോഗാഭ്യാസം ചെയ്യുന്ന യോഗികയ്ലന്നു് ലോക ത്തു എങ്ങുമുണ്ടു്.

## യോഗിദിവാരാത്രം

യോഗിയ്ക്കു രാത്രി പകലാ ണു്.സാധാരണർ ഉണർന്നിരിക്കു ന്ന വിഷയങ്ങളിൽ യോഗിയ്ക്കു് ഉറക്കമാകുന്നു. എന്നാൽ സാധാര ണർ ഉറങ്ങുന്നതായി പരിഗണി ക്കേണ്ട ആത്മജ്ഞാനത്തിൽ യോ ഗി ഉണർന്നിരിക്കുകയാണു് ചെ യ്യുന്നതു്.

#### യോഗിദേഹം

ബ്രഹ്മചര്യവേതാനു ഷ്ഠാനം നിമിത്തം, യോഗിദേഹം വിയർ ക്കില്ല; സുഗന്ധമുള്ളതുമായിരി ക്കും. ഇഷ്ടാനുസരംനം ജീവനെ ഉച്ചിയിൽക്കൂടി ബഹിർഗമിപ്പി ക്കാൻ കഴിയുന്നവരാണു രാജയോ ഗിക⇔. സോച്ഛാമൃത്യു, ആ കാശ സഞ്ചാരം എന്നിവ നടത്താ യോഗിദേഹത്തി നും കഴിയും. നു നിഴലില്ല. അത്രമാത്രം ലോല യോഗിദേഹം. തമമായിരിക്കും അപ്പൂപ്പൻതാടിപോലിരിക്കുംയോ ഗിദേഹം .അതിനും നിഴലില്ലല്ലോ . ലോലതരമായ അതു കാററിൽ പറന്നു കൊണ്ടേയിരിക്കും.

# യോഗിസുഗന്ധം

ബിന്ദുസംരക്ഷണം കൊണ്ടുയോ ഗിദേഹത്തിനു് സുഗന്ധം ഉണ്ടാ യിരിക്കും. മണമുള്ള സോപ്പുതേ യ്ച്ചു കുളിച്ചിട്ടും, പൗഡർ അ ണിഞ്ഞിട്ടുമാണല്ലൊ ലൗകികർ ദേഹത്തിനു സുഗന്ധം ഉളവാക്കാറുള്ളതു്. ബ്രഹ്മചര്യനിഷ്ഠ വർദ്ധിക്കുതോറും വിയർപ്പു ഒ ഴിഞ്ഞുപോകും. ദേഹത്തിനുസുഗന്ധം വർദ്ധിക്കുകയും ചെയ്യും.

## തോസേശ്വരൻ

കർമ്മയോഗം, ഭക്തിയോഗം, ജ്ഞാനയോഗം രാജയോഗം എന്നീ നാലുയോഗങ്ങളിലും പരമോന്ന ത പദം പ്രാപിച്ചിട്ടുള്ള ആയ-ഭഗ വാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻ. ഈ നാലുയോഗങ്ങളിലേയും സിദ്ധാന്ത ങ്ങയ അറിയുന്നവർ യോഗാച<sub>റ</sub> രുൻമാർ ആകുന്നു. അവർക്കു അ നുഭവജ്ഞാനം ഉണ്ടായിരിക്കണ മെന്നില്ല.

## യോഗോപദേശാധികാരിക∞

യോഗോപദേശം ലഭിക്കുന്നതി നു അധികാരം സിദ്ധിച്ചവർ. അ ഷ്ടാംഗയോഗം അഭ്യസിച്ചു് ശാ സ്ത്രഗ്രന്ഥപഠനം നടത്തിയിട്ടു ള്ളവരായിരിക്കും ഇവർ.

# യോഗോപനിഷത്തുക∞

ഉപനിഷത്തുകയ നൂറെറട്ട് (108) എണ്ണമാണു് പ്രസിദ്ധമായുള്ള തു്. എന്നാൽ അള്ളോപനിഷ ത്തു് ഉയപ്പെടെ 188 ഉപനിഷത്തു കയ വാരാണസിയിലെ മോട്ടിലാ ല ബനാറസിലാല പ്രസിദ്ധീക രിച്ചിട്ടുണ്ടു്. മദ്രാസിലെ ഉപ നിഷദ് ബ്രഹ്മയോഗി 108 ഉപ നിഷത്തുകഠം വ്യാഖ്യാനസഹിതം സംസ്കൃതത്തിൽ നിർമ്മിച്ചിട്ടു ണ്ടു്. അവയിൽ 20 എണ്ണം യോ ഗോപനിഷത്തുകളാകുന്നു. അ ഷ്ടംഗയോഗാഭ്യാസം ചെയ്തു അസംപ്രജ്ഞാതസമാധിയിൽ എ ത്തി പരമാനന്ദം അനുഭവിക്കുന്ന മാർഗ്ഗങ്ങഠം യോഗോപനിഷത്തു കളിൽ വിവരിച്ചിരിക്കുന്നു. അവ

- 1) അഭ്വയതാരകം
- 2) അമൃതനാദം
- 3) ക്ഷുരികം
- 4) തേജോബിന്ദു
- 5) അമൃതബിന്ദു
- 6) ത്രിശിഖിബോഹ<sup>്</sup>മണം
- 7) ദർശനം
- 8) ധ്യാനബിന്ദു
- 9) നാദബിന്ദു
- 10) പശുപതിബോഹ<sup>ം</sup>മണം
- 11) ബ്രഹൗമവിദ്യ
- 12) മണ്ഡലബ്രാഹ്മണം
- 13) മഹാവാക്യം
- 14) യോഗകുണ്ഡലി
- 15) യോഗചൂഡാമണി
- 16) യോഗതത്വം
- 17) യോഗശിഖം
- 18) വരാഹം
- 19) ശാണ്ഡില്യം
- 20) ഹംസം

# യോനിത്രയം

- 1) തിര്യഗ്യോനി
- 2) മാനുഷയോനി
- 3) ദേവയോനി

#### യോനിബന്ധം

മൂലാധാരത്തേയും സീവനി അ രമ്പിനേയും അമർത്തി ഇരുന്നിട്ടാ ണു് യോഗികരം പ്രാണായാമ വും ധ്യാനവും നടത്താറുള്ളതു്. സ്ഖലനരാഹിത്യം, ബ്രഹ്മചര്യ പരിപാലനം എന്നിവയ്ക്കു ഈ അനുഷ്ഠാനം ഉത്തമമാകുന്നു.

# യോനിസ്ഥാനം

ഗുദത്തിനു മുകളിലായി ജന നേന്ദ്രിയത്തിനു താഴെ ആയുള്ള സീവനി. ഈ ഭാഗം അമർത്തി എ ത്ര സമയം ഇരിക്കാൻ കഴിയുമോ അത്രത്തോളം ബ്രഹ്മചര്യനിഷ്ഠ യുള്ളവനായി ഭവിക്കും. ശുക്കസ് ഖലനം സംഭവിക്കുന്നതല്ല. സ്വപ്നസ്ഖലനം ഉണ്ടാകുന്നതേയ

# യോനിമാകുഞ്ചനം

യോനിസ്ഥാനത്തെ ഉപ്പൂററി കൊണ്ടു അമർത്തി മലദ്വാരത്തി നെ ചുരുക്കുന്നതു്. മൂലബന്ധ ത്തിൽ നടക്കുന്ന ക്രിയ ആണി തു്. യോനിയെ സങ്കോചിപ്പിക്ക യും വികസിപ്പിക്കയും ചെയ്യുന്ന ക്രിയ 50 സെക്കണ്ടു സമയം എ ന്നും ചെയ്തുകൊണ്ടിരുന്നാൽ ആരോഗ്യസൗഖ്യം സംപ്രാപ്തമാ

# യോനിമുദ്ര

25 മുദ്രകളിലൊന്നു്. സിദ്ധാ സനസ്ഥനായതിനു ശേഷം കൈ കളുടെ പെരുവിരലുകഠംകൊണ്ടു് കർണ്ണദോരങ്ങളേയും, ചൂണ്ടുവിര ലുകഠംകാണ്ടു് നയനങ്ങളെയും നടുവിരലുകഠംകാണ്ടു് നാസാര ന്ധ്രങ്ങളേയും, മോതിരവിരലുകഠംകാണ്ടു് വറയും അടയ്ക്കണം. വായിൽക്കൂടിയും മൂക്കിൽ ക്കൂടിയും ശ്വസിച്ചു പ്രാണവായു

വിനെ ഉള്ളിലാക്കണം. പ്രാണാപാ നസംയോഗംകൊണ്ടു് കുണ്ഡ ലിനീശക്തിയെളണർത്തി പ്രാണ നെ ഭ്രൂമദ്ധ്യേ നിറുത്തണം. അ പ്പോരം ആനന്ദം സിദ്ധമാകും. യോനിമുദ്രാഭ്യാസത്താൽ ബിന്ദു ഭ്രൂമദ്ധ്യേ പ്രവേശിക്കുമെന്നുള്ള തുതീർച്ചയാണു്. തുള്ളിയായിട്ട ല്ല പ്രാണശക്തിയായിട്ടാണു ബി

ത

### രജസ്സ്

സത്വ തമോഗുണങ്ങരംക്കു മദ് ധ്യേയുള്ള ഗൃണവിശേഷം. വജ്രോ ളി മുദ്രാഭ്യാസത്താൽ രജസ്സി നേയും രേതസ്സിനേയും സം യോജിപ്പിക്കുക. രാജയോഗസിദ് ധിയുണ്ടാകും.

# രജ്ജുസർപ്പഭ്രാന്തി

ഇരുട്ടത്തു കയർകിടക്കുന്നതു ക ണ്ടാൽ പാമ്പു് ആണെന്നു ചിന്തി ച്ചു നാം (ഭമിക്കാറുണ്ടു്. വെളിച്ചം വരുമ്പോയ രജ്ജു പാമ്പല്ല രജ്ജു തന്നെയാണെന്നു നമുക്കു വിശ്വാ സംവരുന്നു. കാണുന്ന സൃഷ്ടി വിശേഷങ്ങളെല്ലാം ഉപദ്രവകാരിക ളായ ശത്രുക്കളാണെന്നു നാം ഭയ പ്പെട്ടുപോകുന്നു. ആത്മപ്രകാ ശം സിദ്ധിച്ചവർ ശത്രുമിത്ര ബോധരഹിതനായി ആനന്ദനായി

### രസജ്ഞത

സമാധിയുടെ ആരംഭത്തിലെ സ

വികൽപാനന്ദാനുഭൂതി.

#### രത്നം

നവരത്നങ്ങരം കാഴ്ചയ്ക്കു മനോഹരമെന്നതുപോലെ വില യേറിയതുമാകുന്നു. യോഗിമാർ ഇവയെ നിസ്സാരമാക്കിത്തള്ളി യിട്ടു യോഗിരത്നമാകാനാണു് പരിശേമിക്കുക.

# രത്നപ്രഭാമണ്ഡലം

ശാംഭവീമു(ദാഭ്യാസത്തിൽ വി ജയം കൈവരിച്ചാൽ മുഖം രത്ന മണ്ഡല പ്രകാശത്തോടുകൂടിയ തായി ഭവിക്കും ബ്രഹ്മചര്യനി ഷ്ഠകൊണ്ടാണു് അവർക്കു ഈ പ്രകാശം മുഖ്യമായി സിദ്ധി കുന്നതു്.

## രവി

സൂര്യൻ. ശശിമണ്ഡലത്തിൽ നിന്നു താഴോട്ടു ഇറങ്ങുന്ന അമൃ തത്തെ ഉണക്കുന്ന പൊക്കിളിലെ ചൂടു്.

#### രസം

നാക്കിനു അനുഭവപ്പെടുന്ന രു ചി. യോഗികഠം കയ്പു് മധുരം പുളി തുടഞ്ജിയ യാതൊരു രസ വും അനുഭവിക്കാതെ പഞ്ചേന്ദ്രി യാതീതമായ ആത്മാനന്ദരസ ത്തിൽ മുഴുകുന്നവരായിരിക്കും. കയ്പു്, പുളി, മധുരങ്ങളെല്ലാം യോഗിമാരിൽ രസനീരസങ്ങഠം ഉള വാക്കുന്നതല്ല.

#### രസന

നാക്ക്. യോഗിമാർ രസനാരസാ തീതൻമാരായിരിക്കും. (2) നാക്കി നു നീളംകുറയുതോറും ആയുസ് സിനു നീളംകുറയും. ചുണ്ടിൽ പുറത്തേക്കു നാക്കു് പിടിച്ചു നീ ടുന്നതു ആയുർവർദ്ധനയ്ക്കു നിദാനമാകുന്നു. (3) നാക്കിനെ ഈർക്കിൽകൊണ്ടു വടിക്കുന്നതി നെക്കാരം മൂന്നു വിരലുകരംകൊണ്ടു തേയ്ച്ചു മാലിന്യം കളയുന്ന താണ് ഉത്തമം.

#### രസബന്ധനം

രസം ചരമധാതു (ശുക്ളം) ആ കുന്നു. അതിനെ ശരീരത്തിൽ ബ ന്ധിച്ചു നിറുത്തിയാൽ അയാരം സിദ്ധനായി ഭവിക്കും. അപ്പോരം രസവും വായുവും മനസ്സും സംയോജിക്കുന്നതാണു്. നിത്യ ബ്രഹ്മചാരിക്കുമാത്രം സിദ്ധി കുന്ന ഒരു അവസ്ഥാവിശേഷമ ത്രേ ഇതു്.

### രസാത<sup>്</sup>മകൻ

രസം (ജലം) ശരീരമായുള്ളവൻ– രസസ്വരൂപൻ (ചന്ദ്രൻ)

#### രസാനന്ദം

ഖേചരീമുദ്രാഭ്യാസത്താൽ അനു ഭൂതിയിൽ വരുന്ന രസം. എന്നാൽ ഇതു രാജയോഗി അനുഭവിക്കുന്ന ആനന്ദം ആകുന്നതല്ല.

## രഹസിസ്ഥിതൻ

ആളൊഴിഞ്ഞ സ°ഥലത്തു ഏകാ കിയായിരുന്നിട്ടാണ° യോഗാഭ്യാ സം ചെയ്യേണ്ടതു°. അങ്ങനെഇരി കുന്നവൻ.

#### രാകാ

പതിനാറുനാഡികളിലൊന്നു<sup>ം</sup>. ശരീരത്തിലെ ജലാംശത്തെ ഉണക്കി പൈദാഹങ്ങഠം ഉണ്ടാക്കുന്നു. ക ഫം മൂക്കിൽ വരുത്തി ഉപഭ്രവം ഉണ്ടാക്കുന്നു.

#### രാഗം

സന്തോഷം ഉണ്ടാക്കുന്ന വസ്തു കളോടു തോന്നുന്ന മനോഭാവം. ധനമാന സ്നേഹം, മധുരപദാർ ത്ഥാർത്തി, വസ്ത്രഭാര്യാ പു ത്രാദികളോടുള്ള മമത ഇതാദി പ ലതരത്തിലുള്ള രാഗങ്ങളുണ്ടും. ര ജോഗുണമാണും ഇവയിൽ മുന്നി ടുനിൽക്കുന്നതും. രാഗങ്ങളെയെ ലാം ജയിക്കേണ്ടതു യോഗികളുടെ കർത്തവ്യമാകുന്നു.

രാഗദേവഷവിയുക<sup>്</sup>തൻ രാഗദേവഷങ്ളില്ലാത്തവൻ.

### രാജകപോതാസനം

കമിഴ്ന്നുകിടന്നിട്ടു് ഉള്ളം കാ ലുകഠം ശിരസ്സിൽ പതിക്കുക. കൈകഠം പിന്നോട്ടുനീട്ടി കാൽ മുട്ടുകളിൽ പിടിക്കുക.

# രാജഗുഹ്യം പരമഗുഹ്യം

#### രാജദന്തം

മേൽവായിലെ പൽക്കൂട്ടത്തിൽ മുൻവശത്തുള്ള പല്ലുകയം മഹാബ ന്ധ മുദ്രയിൽ നാക്കിൻെറ അററം കൊണ്ടു് മേൽഭാഗത്തെ ഊനിനെ അമർത്തേണ്ടതുണ്ടു്.

### രാജദന്തബലം

നാക്കിനെ വളച്ചു്അണ്ണാക്കിൽ ചേർത്ത് ഇരിക്കുന്നയോഗി അ വിടെനിന്നു ഊറുന്നഅമൃതത്തെ ദേവിയായി സങ്കൽപ്പിച്ചു ധ്യാനി കാറുണ്ടു°.

## രാജമാർഗ്ഗം

കുണ്ഡിലിനീശക്തി ഉണർ ന്നുകഴിഞ്ഞാൽ പ്രാണൻ രസാനു ഭൂതിയോടെ ശിരസ്സിൽ പ്രവേ ശിച്ചു ആത്മലയം പ്രാപിക്കു ന്നു. പ്രാണൻെറ ഈ സഞ്ചാരാവ സരത്തിൽ സുഷുമ്ന പ്രാണസ ഞ്ചാരരാജമാർഗ്ഗമായിഭവിക്കും.

## രാജസത്യാഗം

അവശത ശരീരത്തിനു പററുമെ ന്നു കരുതി കർമ്മത്തെ ത്യജിക്കൽ, ത്യാഗം കൊണ്ടുള്ള മാനസിക സ മുന്നതാവസ്ഥ രാജസത്യാഗത്തി നുസിദ്ധിക്കുന്നില്ല.

#### രാജയോഗം

പ്രത്യാഹാരം, ധാരണ, ധ്യാനം സമാധിഎന്നിവ അടങ്ങിയതു്.നി ത്യാനന്ദപദപ്രോപ്തിയിലേക്കു ന യിക്കുന്നതു°. ഹായോഗാഭ്യാസ ത്തിനുശേഷമാണു ഇവ അഭ്യസി ക്കേണ്ടതു്. യമം, നിയമം, ആസ നം,പ്രാണായാമം ഇവ ഹായോഗ ത്തിലെ നാലുപടിക∞ ആകുന്നു. വേദാന്തി ദേഹചിന്താതീതനാകയാ ൽ മരണം തന്നെയും അയാ∞അ റിയുന്നില്ല.രാജയോഗിഅഷ<sup>ം</sup>ടാംഗ യോഗാഭ്യാസംകൊണ്ടു ഇഷ്ടാ നുസരണം ഉച്ചിയിൽക്കൂടി പ്രോ ണബഹിഷ<sup>ം</sup>കരണം അനായാസേ ന നടത്തുന്നു. യോഗങ്ങളുടെ രാ ജനായതുതന്നെ ഈ സിദ<sup>്</sup>ധികൊ ണ്ടാകുന്നു. മനസ്സിനെയെന്നോ ശരീരത്തേയും സോച്ഛാ വർത്തിയാക്കാൻ രാജയോഗിക്കേ കഴിയുകയുള്ളൂ. വേദാന്തിക്കു അ തു സാദ്ധ്യമല്ല; ആവശ്യവുമി ല്ല.

#### രാജയോഗപര്യായങ്ങഠം

സമാധി, ഉൻമനി, മനോൻമനി, ഏകാഗ്രതാ, ശൂന്യാശൂന്യം, പരമ പദം, അമനസ്കം, നിരാലംബം, അദ്യൈതം, നിരഞ്ജനം, ജീവൻ മുക്തി, സഹജാവസ്ഥ, തുരീ യം ഇവയെല്ലാം ഒരേ അവസ്ഥായ തന്നെ കുറിക്കുന്നു.

# രാജയോഗനിർദ്ദിഷ്ട പദ്ധതി

ജാഗ്രൽ സാപ്ന സുഷുപ്ത്യ വസ്ഥകഠക്കു അപ്പുറമുള്ള തുരീ യാവസ്ഥയിലേക്കു് മനസ്സി നെന്യിക്കുന്ന രാജയോഗിയുടെ പ്രവൃത്തികഠം.

# രാജയോഗനിർവാണം

പലരും മരിക്കുന്നതു പ്രാണൻ വായിലോ കണ്ണുകളിലോചെവിക ളിലോ മൂക്കിലോകൂടി പുറത്തു പോയിട്ടായിരിക്കുമല്ലെം,രാജയോ ഗിയുടെ പ്രാണൻ പുറത്തുപോ കുന്നതു് ഉച്ചി ഭേദിച്ചിട്ടായിരി ക്കും. ചിലർ ശരീരം മുഴുവനും ദഹിപ്പിച്ചുകൊണ്ടായിരിക്കും പോ ണനെ ബഹിഷ'കരിക്കുക. ഭഗ വാൻ ശ്രീകൃഷ്ണ രാജയോഗിയാ കട്ടെ, ശരീരദഹനാനന്തരമുള്ള ചാ മ്പൽപോലും അവശേഷിപ്പിക്കാ തെയായിരുന്നു അപ്രത്യക്ഷനായ തു° അവരെയൊക്കെപറയുന്നതു°ം അവർ ''ഉടലോടെ സ്വർഗ<sup>്</sup>ഗത്തു പോയി'' എന്നായിരിക്കുമത്രേ! ഇ തൊരു അപൂർവസിദ്ധിതന്നെ പ ലർക്കും അവിശ്വസനീയമായി തോന്നും ഈ പരംധാമപദപ്രോ പ′തിയെങ്കിലും.

# രാജയോഗസമാരൂഢൻ

രാജയോഗത്തെ അധിരോഹണം ചെയ്തവൻ. യോഗേശ്വരൻ. അ സംപ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥൻ.

### രാജസസ്യാഹാരം

രജോഗുണ പ്രധാനംൻറ ആ ഹാരം ഇങ്ങനെയായിരിക്കും.. എ രി, പുളി, ഉപ്പ്, അത്യുഷ്ണം, കൊഴുപ്പില്ലായ്മ, ദാഹം, എന്നിവ യുണ്ടാക്കുന്നവയായിരിക്കും. ദുഃ ഖശോകമയമായിരിക്കും.

## രാജവിദ്യ

ആത്മതത്വ പ്രകാശവിദ്യ.

#### രാജർഷി

രാജാക്കൻമാരുടെ കൂട്ടത്തിലുള്ള ഋഷി. സീതാപിതാവു് ആയ ജന കമഹാരാജാവു് ഒരു രാജർഷിആ യിത്തീർന്ന മഹാനാണു്. രജോഗു ണപ്രധാനികളായ രാജാക്കൻമാർ സാത്വികഗുണ പ്രധാനമായ ഋഷി പദത്തെ അധിരോഹണം ചെയ്യുന്ന തു്ഞത്യപൂർവമാകുന്നു.

#### രാജസദാനം

പ്രത്യുപകാരമോ പ്രയോജനമോ ഉദ്ദേശിച്ചു നൽകുന്നദാനം. സാ ത്വികദാനത്തിൽ ഫലേച<sup>്</sup>ഛ ഉണ്ടാ യിരിക്കുന്നതല്ല.

#### രാമനാമജപം

മഹാത<sup>°</sup>മാഗാന<sup>°</sup>ധി മരണപര്യ ന്തം ''ഹരേരാം'' ജപിച്ചുകൊണ്ടി രുന്നു. തിരുവനന്തപുരത്തെ അഭേ ദാശ്രമത്തിൽ രാമജപം രാപകൽ കാൽ ശതാബ<sup>്</sup>ഭത്തോളം കാലമായി കേഠംക്കാറുണ്ടു<sup>ം</sup>. **ഇൻഡ്യയിലെ** കോടിക്കണക്കിനു ഹിന്ദുക്കാ ഇ ജപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുകയാ ണും. രാമായണകഥ അറിയാത്ത ഹിന്ദുക്കയം ഇല്ലതന്നെ. രാമനാമം പുറമേകേയക്കുന്ന വാചകമായും ശബ<sup>ം</sup>ഭംകോതെ ചുണ്ടുകളും നാക്കും മാത്രം അനക്കിയുള്ള ഉ പാംശുആയും മാനസികമായും ജ പിക്കുന്ന അനേകകോടി ഹിന്ദുക<u>ം</u> ളുണ്ടു്. മരണാവസരത്തിൽ രാമ ശബ'ദോച്ചാരണത്തോടെമരിച്ചാൽ മോക്ഷംകിട്ടുമെന്നു വിശ്ചസിക്കു ന്ന ഹിന്ദുക്കളുമുണ്ടു<sup>ം</sup>. ക്കുന്നവൻ രാമൻ എന്ന ശബ<sup>്</sup>ദാർ ത്ഥം അന്വർത്ഥംതന്നെ.ഭക്തൻ മാരും സന്യാസിമാരും ആയുള്ളവ രുടെ അനവരതോച്ചാരണത്തിനു പാത്രീഭൂതമായ ഒരു ശബ<sup>്</sup>ദമത്രേ ഇതു°. ''രാമ''മന്ത്രം ജപിച്ചാണു° രത്നാകരൻ എന്ന കൊള്ളാക്കാരൻ വാല<sup>ം</sup>മീകിആയി രാമായണ കർ ത്താവുആയി ഇന്നും പ്രകീർത്തി തനായി, പ്രപൂജ്യനായി വിളങ്ങി വിജയിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു".

#### രാമായണം

രാമൻറ അയനം (ചരിതം) ആയ രാമായണംകഥ ചെന്നെത്തിയിട്ടി ല്ലാത്ത പരിഷ്കൃതഭാഷാലോക ത്തിൽ യാതൊന്നുമില്ല. ഏതൊരു ഭാരതീയഭാഷയിലേയും പരമോ ന്നതഗ്രന്ഥം രാമായണമായിരി കും സ്വാർത്ഥത്യാഗം, പാതിവ്ര ത്യം, സത്യപരിപാലനം, ആത്മാ ഭിമാനം, ദുഷ്ടശിക്ഷണം, ശി ഷ്ടപരിപാലനം, തുടങ്ങിയുള്ള നിരവധി മഹോന്നത ഗുണമിശേ പാദിച്ചിരിക്കുന്നതിനാൽ ലോകാ വസാനംവരെ നിലനിൽക്കുന്ന ഒ രു ഗ്രന്ഥതല്ലജമത്രേ രാമായണം! ഹിന്ദുക്കഠം നിത്യേനയെന്നോണം പാരായണം ചെയ്തുകൊണ്ടിരി ക്കുന്ന ഒരു ഗ്രന്ഥമാണിതു്. രാ മായണ വിൽപ്പനകൊണ്ടുമാത്രം ല ക്ഷേശ്വരൻമാരായിത്തീർന്ന ബു ക്കുഡിപ്പോക്കാർ ഇൻഡ്യയിൽ നി രവധിയുണ്ടു്. വസിഷ്ഠ വിശ്വാ മിത്ര ഗുരുഭൂതൻമാരിൽ നിന്നു പ്രാണായാമം അഭ്യസിച്ചിരുന്ന ശീരാമൻ ഒരു രാജയോഗാഭ്യാസി

# രാക്ഷസതപസ°സു°

അസുരൻമാരും രാക്ഷസൻമാരും യോഗാസന പ്രാണായാമാഭ്യസ നം കഴിഞ്ഞതിനു ശേഷമാണു് ബ്രഹ്മാദിദേവൻമാരെ പ്രത്യക്ഷ പ്രെടുത്തി വരങ്ങാ വാങ്ങാനായി തപസ്സിനുപോകാറുള്ളതു്. ഭൂ ലോകത്തിലെ മററു യാതൊരു ഭാ ഷയിലും ഇത്തരം തപശ്ചര്യകാം കാണാൻ കിട്ടുന്നതല്ല.

# രുചികാസനം

ഒററക്കാലിൽ നിന്നിട്ടു് മറെറ കാൽ തോളിൽവയ്ക്കുക. കുനി ഞ്ഞു ഉള്ളം കൈകഠം തറയിലും നെററി കാൽമുട്ടിലും ചേർത്തു സ്ഥിതിചെയ്യുക.

പ്രയോജനങ്ങാം രക്തശുദ്ധീകരണം ഹൃദ്രോഗ വിനാശനം, തലവേദനയുണ്ടാകാ തെ ശരീരസംരക്ഷണം എന്നിവ ആ നുഭവികമാകുന്നു.

# രുചിരം

ശ്ചാസോച്ശ്ചാസവും മാനസി

കപ്രവർത്തനങ്ങളും നിറുത്തൽചെ യൂൽ. സൂക്ഷ്മദ്ധ്യാനത്തിലും ഉ പരിയാണിതു്. ഇതു പ്രശാന്തി യും നൽകുന്നു. പ്രാണായാമത്തി ലെ ധാരണാഭ്യാസംകൊണ്ടു സക ല പാപങ്ങളും നശിപ്പിച്ചിട്ടുള്ള യോഗിയുടെ അവസ്ഥയാണി തു്. ഇതിനുമേൽ ധ്യാനസമാധി കഠം മാത്രമേ യോഗിക്കു അനുഭൂ തിയിൽ വരേണ്ടതായുള്ളൂ.

## രുഭ്രേഗന്ഥി

ഭൂമദ്ധ്യത്തിലെഗ്രന്ഥി. പ്രാ ണനെ സുഷുമ്നയിൽകൂടി ന യിച്ചു അഞ്ചുപടികളും കടത്തി ആറാമത്തേതിൽ എത്തിച്ചാൽ ആന നുമായി. 6-ാമത്തേതാണു് രുദ്രഗ ന്ഥി-ഭ്രൂമദ്ധ്യം.

# രുഭ്രൻമാർ

അജൻ, ഏകപാദൻ, അഹിർബു ദ്ധ്ന്യൻ, താഷ്ടാ, രുദ്രൻ, ഹ രൻ, ശംഭു, ത്ര്യംബകൻ, അപരാ ജിതൻ, ഈശാനൻ, ത്രിഭുവനൻ ഇങ്ങനെ 11 പേരാണ് ഏകാദശരു ദ്രൻമാർ.

# രുദ്രാണി

ശാംഭവീമുദ്ദ.

## രൂപം

കണ്ണുകൊണ്ടു കാണുന്ന സ്വരൂ പഞ്ങളെ ധ്യാനിക്കാൻമാത്രമേ സാധാരണർക്കു സാദ്ധ്യമാകുന്നുള്ളൂ ബ്രഹ്മത്തിൻറ അരൂപദ്ധ്യാന ത്തിൽ യോഗി എത്തിച്ചേർന്നു ആ നന്ദിക്കുന്നു. 2 അഞ്ചു തൻമാത്ര കളിലൊന്നു്. 3 ചക്ഷുസ്സിൻറ പ്രവർത്തനഫലമാണു് രൂപ്ര

## രൂപഗ്രഹണം

മനസ°സിൻെറയും നയനങ്ങളു ടേയും പ്രവർത്തനഫലമായി ലഭി ക്കുന്ന ദർശനം.

#### രേചകം

പൂരകസഹിത കുംഭകങ്ങഠംകു ശേഷം, നടത്തുന്ന പ്രാണബഹി ഷ്കരണം. 16: 64: 32 മാത്രാക്രമ ത്തിൽ 32 സെക്കണ്ടുകൊണ്ടു് നട ത്തുന്ന രേചകം ശ്രേഷ്ഠമാകുന്നു. (2) ബാഹ്യാഭൃത്തരപരങ്ങളായ സ കല ചിന്തകളുടെയും ബഹിഷ്ക രണം.

രേചനം രേചകം:

# രേതസ°സു°

ശുക്ളം — ഇന്ദ്രിയം — ശുക്രം — ബിന്ദു. രേതസ്സിനെ എത്രത്തോളം ശരീരത്തിൽ സൂക്ഷിക്കു നോ അത്രത്തോളം ഏവരും ആരോ ഗുവാൻമാരും ദീർഘായുഷ്മാൻ മാരും ആയിത്തീരും എന്നു മൊ അത്തിൽ പറയം സാധാരണരുടെ രേതസ്സു് താഴോട്ടു ജനനേ ദ്രിയത്തിൽകൂടി പുറത്തു പോകുമ്പോയം, യോഗിയുടെ രേതസ്സു് മേൽപ്പെട്ടു് ഗമിക്കുന്ന്താണു്. അവർ ഊർദ്ധാരേതസാി കളായിരിക്കും. നിതൃബേഹ്മി ചാരുകയം ആണു് അവർ.

# രൗ(ദം

കോപം. കോപംവരുന്ന ആളി നു് യോഗം സിദ്ധിക്കുന്നതല്ല. കോപം ഉണ്ടാകാതെ മനസ്സിനെ സൂക്ഷിക്കേണ്ടതു ഏവരുടേയും വിശേഷിച്ചു് യോഗാഭ്യാസികളു ടെ കർത്തവ്യമാകുന്നു.

#### ei

#### ലകാരം

പൃഥിതതാത്തിൻെ ബിജുമ ന്ത്രം ''ല'' ആകുന്നു. പ്രാണായാ മത്തിലെ രേചകത്തിൽ 32 തവണ ''ല'' ജപം നടത്തുന്ന യിേഗികളു ണടും.

### ലഘിമ

ഘനമില്ലാതെ ലഘുവായിരിക്കു ന്ന അവസ്ഥ. അഷ്ടെശവരുങ്ങ ളിലൊന്നു്. രാജയോഗികളുടെ ഒ രു സിദ്ധിവിശേഷമാണിതു്.ശ രീരത്തെ പഞ്ഞിപ്രായം ഘനരഹി തമാക്കിയതിനു ശേഷമാണു് യോ ഗികഠം ആകാശഗമനം ചെയ്യുന്ന തു്. യോഗിദേഹത്തിനു നിഴ ലില്ല.

# ലഘു

ഘനംകുറഞ്ഞതു്. സത്വം ല ഘുവും തമസ്സു് ഘനമേറിയ തും ആകുന്നു. യോഗിദേഹം ല ഘുവായിരിക്കും. അപ്പൂപ്പൻതാടി യെപ്പോലെ ലോലതമമായി ആകാ ശസഞ്ചാരം നടത്താൻ അവർക്കു ക ഴിയും. ഭസ്ത്രികപ്രാണായാമ ത്തിൽ ക്ഷീണംതോന്നുമ്പോഠം ദിർ ഘമായി ലഘുവായി ശാസം വ ലികുന്നതു ക്ഷീണശമനത്തിനു കാരണമായിത്തീരും.

# ലഘുവജോസനം

കാൽമുട്ടുകളിൻമേൽ നിന്നിട്ടു"

ശിരസ്സിനെ ഉള്ളംകാലുകളിൻ മേൽവയ<sup>്</sup>ക്കുക. കൈകയ നീട്ടി കാൽമുട്ടുകളിൻമേൽ പിടിക്കുക. പ്രയോജനങ്ങയ

പ്രയോജനങ്ങാം അനുത്രികാസ്ഥിയിൽ സുഗമമായി പ്രാണവായു പ്രവേശിച്ചു ക്ഷയരോഗം വരാതെ ശരീരം സൂക്ഷികും. ഉദരരോഗങ്ങളും മലബന്ധ വും ഉച്ചാടനംചെയ്യും. നെഞ്ചിനു വിസ്താരം വർദ്ധിച്ചു ശവസന ക്രിയകഠംസുഗമമാക്കിത്തീർക്കും. അഭ്യസിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ആളിനു് ആയുരാരോഗ്യങ്ങരം വർദ്ധിക്കുന്നതായിരിക്കും.

#### ലയയോഗം

യോഗത്തിൽ ലയിക്കുന്ന അവ സ°ഥ. ചില യോഗാചാര്യൻമാർ യോഗത്തെ മന്ത്രയോഗം, ലയയോ ഗം, ഹായോഗം, രാജയോഗം എ ന്നിങ്ങനെനാലും ആയിവിഭജിച്ചു വിവരണം നൽകിയിട്ടുണ്ടും.

## ലയലക്ഷണം

വാസനകഠം അസ്തമിച്ചുള്ള സർവവിസ്മരണം.

ലലാടചക്രം ആജ<sup>ം</sup>ഞാചക്രം

#### ലവം

- 1. നിമിഷം
- 2. അത്യൽപം

# ലാക**ി**നി

മണിപൂരചക്രത്തിലെ ദേവി.

ലോകസം (ഗഹം ലോകത്തെ സംരക്ഷിക്കൽ. ലോ കസംഗ്രഹാർത്ഥം ഭഗവാൻ അവ തരിച്ചിട്ടുള്ളതായി ഹിന്ദുക്കളും കിസ്ത്യാനികളും വിശ്വസിച്ചു പോരുന്നു.

#### ലോകായതം

ചാർവാകൻെറ നാസ്തികമതം.

## ലംപികം

ഒൻപതു ധ്യാനസ്ഥാനങ്ങളിൽ ഒന്നു്. കഴുത്തിൽ മേലേ അററ ഞ്ഞെ ഭാഗം. അതിനു താഴെ ഘ ണ്ടികയും അതിനു താഴെ ചന്ദ്ര യും സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു. യോ ഗിധ്യാനത്തിൽ വിജയം പ്രാപി കുമ്പോരം ലംപികയിലായിരി കും ധ്യാനിക്കുക. ഇതു കഴി ഞ്ഞിട്ടു ഭൂമദ്ധ്യധ്യാനം. അവ സാനം സഹസ്രാരപത്മദ്ധ്യാനം. അവ

#### ലംബിക

നാക്കു്. ഇതിൻെറ അടിവശം അതൃൽപമായി ഛേദിച്ചു നാക്കി നു നീളം വർദ്ധിപ്പിച്ചാൽ ഭ്രൂമ ദ്ധ്യത്തിനു താഴെവരെ അതു് എ ത്തും. അപ്പോരം ഖേചരീ മുദ്ര ല ഘുസിദ്ധമാകും.

## ലംബിനി

ഉരനാക്കു്. ഉരനാക്കിൻെ അ ടിവശം അൽപാൽപം ഛേദിച്ചു് നാക്കിനെ മുന്നോട്ടു നീട്ടി ഭൂമ ദ്ധ്യംവരെ തൊടുവിച്ചാൽ ആ യുസ്സിനു ദൈർഘ്യം വർദ്ധി ക്കും. 6 മാസത്തെ പരിശ്രമം ഇ തിൻെ ഫലപ്രോപ്തിക്കു് വേ ഞ്ജിവരുന്നതാണു്. നാക്കിനെ പുറത്തേക്കു വലിച്ചു നീട്ടിയും നീളം വർദ്ധിപ്പിക്കാവുന്നതാ ണു". കൈവിരലുകഠ അണ്ണാക്കി നുമേൽവരെ കടത്തി മാലിനു ഞ്ജാ ബഹിഷ്കരിച്ചുകൊണ്ടി രുന്നാൽ നാക്കിനു ശുദ്ധിയും നീളവും സംഭവിച്ചു" ആയുർവർ ദ്ധനയുണ്ടാകുമെന്നുള്ളതു" ചര കായുർവേദാചാര്യൻ പ്രഖ്യാപനം ചെയ്തിട്ടുണ്ടു".

#### ലയം

പ്രാണാപാനൻമാരുടെ ലയം. ശ്വാസോച്യവാസലയം, പ്രാണമാനസലയം, വികാരവിചാരലയം ഇവയെല്ലാം യോഗികഠംക്കു അനു ഭൂതിയിൽ വരുന്ന ലയംതന്നെ. ദൃഷ്ടിലയം ഏകാഗ്രതയിൽ എത്തി ആനന്ദാനുഭൂതി ഉണ്ടാക്കുന്നു. വീണ്ടും വാസനയുണ്ടാകാതെ സർവവും വിസ്മൃതിയിൽ ചെന്നുചേരുന്ന അവസ്ഥയും ലയംതന്നെ.

#### ലയയോഗം

യോഗത്തിലേക്കു നയിക്കുന്ന ലയം

#### ലയസിദ്ധി

യോനിമുദ്രാഭ്യാസത്താൽ രാജ യോഗിക്കു ലഭിക്കുന്ന ആറു സി ദ്ധികളിലൊന്നു്.

#### ലക്ഷണം

ചിത്തത്തിൻേറയോ ഒരു വസ് തുവിൻേറയോ നില. ഈ അവസ് ഥയ്ക്കു അനവരതമായ മാററങ്ങയ ഉണ്ടായിരിക്കും. ലക്ഷണം കാൺ മാൻ കഴിയുന്നതും, അവസ്ഥ അ ദൃശ്യവും ആകുന്നു.

#### ലക്ഷണപരിണാമം

. ലക്ഷണപരിണാമം ധർമ്മപരി ണാമത്തെ പ്രാപിക്കും. നൂൽ പരി ണാമംപ്രാപിച്ചു വസ്ത്രം ആയി ത്തീരുന്നതുപോലെ ഒരു വസ്തു പരിണമിച്ചു മറെവന്നായിത്തീരു ന്നതാണും.

### ലക്ഷ്യം

യോഗാഭ്യാസത്തിത് ജയം സിദ്ധിക്കുന്തോറും താരകയോഗിക്കു അനുഭൂതിയിൽവരുന്നതു്.അന്മർ ലക്ഷ്യം, ബാഹ്യലക്ഷ്യം, ബാഹ്യാ ന്മർലക്ഷ്യം എന്നിങ്ങനെ മൂന്നുവി ധം ലക്ഷ്യത്തളുണ്ടു്. യോഗി അ ന്മർ ലക്ഷ്യത്തിൽ ലയിക്കുന്ന ആ ളാകുന്നു.

#### ലാകിനി

മണിപൂരചക്രത്തിലെ ദേവത.

### ലാഘവം

പ്രാണായാമത്തിലെ അത്യുന്ന താവസ്ഥയിൽ, ആകാശഗമനം ചെയ്യത്തക്കവിധം രാജയോഗിയ് ക്കു ലഭിക്കുന്ന ശരീരലാഘവം. അപ്പൂപ്പൻതാടിപോലെഅത്രത്തോ ളം ലാഘവമായിട്ടായിരിക്കും ആ യോഗീശ്വരൻറെ ശരീരസ്ഥിതി.

#### ലിംഗം

അടയാളം. മരണാനന്തരം ആത് മാവോടൊത്തു സകല മാനസിക ഭാവങ്ങളും സഞ്ചരിക്കുന്നതായിരി ക്കും. (2) ശരീരത്തിന്റെ സ്ഥൂല സൂക്ഷ്മാവസ്ഥ.(3) ബ്രഹ്മത്തിനു തുല്യമായ "'ഓം"

#### ലിംഗദേശം

ജനനേന്ദ്രിയപ്രദേശം. കന്ദയോ നിയിൽ നിന്നാണു് കുഹൃനാഡി പുറപ്പെടുന്നതു്. അതോടൊത്തു സകല നാഡികളും പുറപ്പെടുന്നു ണടു്. പൊക്കിഠം പ്രദേശ മാഹാ ത്മൃം ഹായോഗികഠം ധരിച്ചിട്ടു ഉളതുപോലെ മററാരും ധരിച്ചിട്ടു ലതന്നെ. അതുപോലെതന്നെയാ ണു് അവരുടെ ജനനേന്ദ്രിയമഹി മാബോധവും.

## ലിംഗമാത്ര

നാലു ഗുണപർവങ്ങളിലൊ ന്നും. വ്യവസായാത്മികത്വത്തി ൻേറയും വ്യവസേയാത്മകത്വ ത്തിൻേറയും വ്യത്യാസങ്ങഠം വിശ ദമാക്കുന്നതാണിതും.

#### ലിംഗിൻ

ബ്രഹ്മത്തെ അറിയുന്നവൻ. സകലരൂപങ്ങളിലും ബ്രഹ്മം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുണ്ടു്. പശു കളുടെ നിറവും ആകൃതിയും വിഭിന്നങ്ങളാണെങ്കിലും അവ യിൽനിന്നു ലഭിക്കുന്ന പാലി ഒൻറ നിറവും ഗുണവും ഒന്നുത ന്നേയാണല്ലൊ. 2) പ്രത്യേകമായ അടയാളത്തോടുകൂടിയവൻ.

#### ലൈംഗികം

സ്ത്രീപുരുഷ ലിംഗ ബന്ധ പ്രതിപാദനം. ലൈംഗിക ശാസ് ത്രഗ്രന്ഥങ്ങഠം സകല പരിഷ്കൃ ത ഭാഷകളിലും ഉണ്ടു്.

#### ലോകം

ജനസംഹിത. 14 ലോകങ്ങളു ണ്ടെന്നു പുരാണ പ്രസിദ്ധി. തിര്യക്ക് മുതൽ ദേവൻമാർ വരെ കാണപ്പെടുന്ന സകലതും അടങ്ങി യതു്. ഇവയെയെല്ലാം ഒന്നാക്കി സങ്കൽപ്പിച്ചുള്ള പ്രപഞ്ചേശാര ദ്ധ്യാനം ദുഷ്കരമാണെങ്കിലും മഹത്തരമായുള്ളതാകുന്നു.

## ലോകയജ്ണൻമാർ

ദ്രവ്യയജ്ഞൻമാർ തപോയജ് ഞൻമാർ, യോഗയജ്ഞൻമാർ, സ്ഥാദ്ധ്യായ ജ്ഞാനയജ്ഞൻ മാർ, യതികഠം എന്നിങ്ങനെ ലോ ക യജ്ഞൻമാർ അഞ്ചുവിധമു ണ്ടു്.

### ലോകസംഗ്രഹം

ലോകക്ഷേമം.

#### ലോഭം

അന്യധനത്തിൽ ദുരാഗ്രഹം. സ ഒ്ഗുണങ്ങളെ നശിപ്പിച്ചു ദുർഗു ണക്ടോരമായി വിലസുന്ന ഗുണ വിശേഷം. കിട്ടുന്തോറും വർദ്ധി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതിനാൽ ലോ ഭി ഒരിക്കലും സന്തുഷ്ടനോ സം തൃപ്തനോ ആയിരിക്കുന്നതല്ല. ലോഭക്രോധമോഹങ്ങളാകുന്ന ദോ ഷത്രയം യമശത്രുക്കളാകയാൽ ഒ രു യോഗി ആകാൻ ആഗ്രഹിക്കു ന്ന ആളിൻെറ ഭയകരശത്രു ആയി

#### ലോലാസനം

ഉള്ളംകൈകളിൽ ഉടൽതാങ്ങി ഉ ടൽ ഉയർത്തുക, കാലുകഠം മടങ്ങി യിരിക്കും. കൈമുട്ടുകഠം അൽപ്പം മടങ്ങിയിരിക്കും.

#### ലൗലികി

ഇതുതന്നെ നൗളിക്രിയ. വയ

റിൻെറ ഒരുവശം അമർത്തി നട്ടെ ല്ലിനോടു്അടുപ്പിക്കുകയും മറെറ വശം അപ്പോയ നീളത്തിൽപ്പൊക്കു കയും ചെയ്യുക. ഉഡ്ഡിയാനബ ന്ധം പരിശീലിച്ചതിനു ശേഷമാ ണു് ലൗലികി അഭ്യസിക്കേണ്ടതു്. മലബന്ധം നശിപ്പിക്കാൻ സഹാ യിക്കുന്ന ഈ ക്രിയ, അഗ്നിസാ രക്രിയ 100 എണ്ണം രാവിലെ അഭ്യ സിക്കുന്നവർക്കു ആവശ്യമായിവ

## ലൗല്യം

ലോലത. ഈ മനോദൗർബല്യം പിടിപെട്ടവനു യാതൊരു യോഗാ ട്രോസവും ഫലപ്രേമാകുന്നതല്ല. എന്നാൽ അൽപ്പാൽപ്പമായി ഇതു അഭ്യസിക്കുകയും ദീർഘശവസനം 80 എണ്ണംവീതം നടത്തിക്കൊണ്ടിരി ക്കുകയും ചെയ്യുന്ന ആളിനു മ നോലോലത ക്രമേണ നശിക്കുന്നതായിരിക്കും.

#### $\alpha$

#### വം

സഹിത കുംഭകാവസരത്തിൽ യോഗാഭ്യാസി 64 തവണ ഈ മ തോഗാഭ്യാസി 64 തവണ ഈ മ ന്ത്രം മനസാജപിക്കേണ്ടതാകുന്നു. ഇങ്ങനെ മൂന്നു തവണ നടത്തി യാൽ സമനു നാഡീ ശുദ്ധി ലഭി കുന്നതാണും.

#### വചനം

ഉള്ളിൽ തോന്നുന്ന ആഗ്രഹ വി കാരവിചാരങ്ങളുടെ ബഹിഷ് പ്ര കടനം. കേവല ശബ്ദങ്ങളല്ല, അർത°ഥമുള്ള വാക° സമൂഹമാ ണിതു°.

# വജ്രേർപ്പണം

യോഗാഭ്യാസിക്കു ശാംഭവിമുദ്രാ ഭ്യാസത്തിൽ ലഭിക്കുന്ന ദർശനം. ഇതൊരു ദിവ്യദർശനം ആകുന്നു.

#### വജോസനം

കാലുകയ പിന്നോട്ടും കാലു് മുട്ടുകയ മുന്നോട്ടും നീട്ടി നിവർ ന്നിരിക്കുക. പൃഷ്ഠഭാഗം തറ യിൽ പതിച്ചിരിക്കണം.കാലു്മു ട്ടുകയ പരസ്പരം അടുപ്പിച്ചു് അവയ്ക്കു്മേൽ ഉള്ളം കൈകയവ യ്ക്കുക. ഇതൊരു ധ്യാനാസനമാ കുന്നു. നിവർന്നു് മുന്നോട്ടുനോ ക്കിയുള്ള ഇരിപ്പു ആണു് വേ അതു്.

## വജോലി

ബിന്റു സംരഷണ ക്രിയയായ ഇതു ഗൃഹസ്ഥാശേമിക∞ക്കു് നിഷിദ്ധമാകുന്നു. മൂത്രം ഒഴി ക്കുമ്പോ⊙ അതിനെ, അൽപ്പാത് പ്പം ശ്വാസം, വലിച്ചു, മന്ദമായി വിടുക. രണ്ടാഴ<sup>ം</sup>ചകഴിഞ്ഞതിനു ശേഷം, ഈർക്കിൽ വണ്ണത്തിലുള്ള ഒരു കറുത്തീയ്യക്കുഴൽ മന്ദംമന്ദം ജനനേന്ദ്രിയത്തിൽക്കൂടി ഉള്ളിലേ ക്കു കടത്തുക. ദിനം പ്രതി ഓരോ അംഗുലം വീതം 14 അംഗുലം ഉള്ളിൽ കടന്നാൽ അതിൻെറ ദ്വാര ത്തിൽകൂടി ഊതി വായുവിനെ ഉള്ളിൽ കടത്തുക. പോണജയം സിദ്ധിച്ചിട്ടില്ലാത്തവർ ഇതു അ ഭൃസിക്കരുതു<sup>ം</sup>. അധ:പതിക്കുന്ന ശുക്ളത്തെ മേൽപ്പോട്ടു വലിച്ചെ ടുക്കണം. അതു് ശരീരത്തിൽ വ്യാപിക്കും. ഇങ്ങനെ ബിന്ദുവി

നെ സംരക്ഷിച്ചു നിറുത്തിയാൽ കാലഭയം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. ചില കാപാലികൻമാർ ഇതു അഭ്യസി കാറുണ്ടു്.

## വജോളിമുദ്ര

25 മു ഭേകളിലൊന്നു്. ഉള്ളം കൈകഠം ഇരുവശങ്ങളിലായി തറ യിൽ ഉറപ്പിച്ചു് മടക്കിയ കാലു കളും തലയും ഉയർത്തുക. കു ണ്ഡലിനീനശക്തി ഉണരുന്ന തിന്നു ഇതു സഹായിക്കും. ബി നു സിദ്ധി ഉണ്ടാകും.

# വർണ്ണം

രുജോഗുണത്തിനു 'അ' യും സത്വഗുണത്തിനു 'ഉ' യും തമോ ഗുണത്തിനു' 'മ'' യും പ്രതീക മായി ബ്രഹ്മ സങ്കൽപത്തെ ഉറ പ്രിക്കുന്നു. ആത്മദ്ധ്യാനം ഉറ ച്ച ആളിനു വർണ്ണങ്ങളൊന്നും ദൃ ശ്യമാകുന്നതല്ല.

# വർണ്ണകം

നിരോധിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>.

### വർത്തമാനം

ഭൂതഭാവി വർത്തമാനകാല ധർമ്മ ങ്ങളിലെ വർത്തമാന ധർമ്മത്തിൽ മാത്രം നിഷ<sup>ം</sup>ഠ പുലർത്തിയാൽ (കമേണ യോഗി ആയിഭവിക്കും.

# വപുസ്സ്

ശരീരം. യാതൊരു ധർമ്മാനു ഷ'ഠാനവും ആവശ്യമില്ലാത്ത സ ന്യാസിവരേണ്യനൊഴിച്ചു' മറെറ ല്ലാവരും സ്വശരീരത്തെ സുശക'ത വും അരോഗവും ആക്കി സൂക്ഷി ക്കേണ്ടതാകുന്നു. രാജയോഗാഭ്യാ സങ്ങളാണു' ഉത്തമം. സൂര്യോദയ ത്തിനുമുമ്പും ...വെകുന്നേരത്തു മുള്ള കുളി,മാസത്തിൽ രണ്ടു തവ ണ മാത്രമുള്ള ബ്രഹ്മചരുലംഘ നം, മനശ്ശാതി, എന്നിവ പരി പാലിക്കുന്ന ഒരു ലൗകികനു സാ മാന്യമായ അരോഗവപുസ്സി നെ നിലനിറുത്താൻ സാധിക്കും.

#### വമനധൗതി

ആഹാരം കഴിച്ചു 3 മണിക്കൂറി നുശേഷം നടത്തേണ്ട ഒരു ക്രിയ യാണിതും. വയർ നിറച്ചു പച്ച വെള്ളം കുടിച്ചിട്ടും അതിനെ ഛർ ദ്ദിച്ചുകളയുക. കഫദോഷവി നാശം വരുത്തുന്ന ഈ ധൗതിക്രി യ കുടവയറൻമാർ സശ്രദ്ധം ചെ യ തുകൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു.

### വരണാസി

ഇഡയാണു' വരണ.പിംഗലയാ ണു'' 'അസി' ഇഡാപിംഗലകരം ക്കു മദ'ധ്യേയുള്ള സ'ഥാനം വരാ ണാസി ആയി സുഷുമ'നാനാഡി യായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു.

# വരുണൻ

നാഡീശുദ്ധിയും നാഡീശ ക്തിയും നൽകിക്കൊണ്ടിരിക്കു ന്ന ഒരു പ്രധാന നാഡി. യശ സ്വിനി, കുഹു എന്നീ നാഡിക ളെ സംയോജിപ്പിച്ചു ദശപ്രാണ പ്രവർത്തനങ്ങളെ ലഘുതരമാക്കു ന്നു.

#### വശി

ഇന്ദ്രിയങ്ങളെവശത്താക്കിയവൻ. ഇയാരം കർമ്മങ്ങരം പലതും ചെയ് തുകൊണ്ടിരുന്നാലും കർമ്മങ്ങളി ലാകട്ടെ അവയവങ്ങളിലാകട്ടെ ബ ന്ധിതനായിത്തീരുന്നില്ല.

#### വശിത്വം

 ഏവനേയും വശീകരിച്ചു സ്ഥാനുവർത്തിയാക്കിത്തിർക്കാനു ള്ള ശക്തി. 2) അഷ്ടൈശ്വരൃങ്ങ ളിലൊന്നു്.

# വശീകാരസംജ'ഞാ വൈരാഗ്യം

രാഗം സൂക്ഷ്മരൂപത്തിൽ നി ന്നു മുക്തമായി ഉദാസീനമായി പെരുമാറുന്ന അവസ്ഥ. സകല തരം ചിന്തകളേയും ഈ യോഗി വ ശീകരിച്ചിരിക്കും. എന്നാൽ ഒന്നി നോടും മമതാബന്ധം ഉണ്ടായിരി കുകയുമില്ല.

### വശേദ്രദിയൻ

ഇന്ദ്രിയങ്ങളെ വശത്താക്കിയവൻ --സ്വാധീനമാക്കിയവൻ.

### വംശീനാദം

ഭ്രാമരീകുംഭകാവസരത്തിൽ യോ ഗാഭ്യാസി കേഠാക്കുന്ന ശബ്ദം. ഇതു മുളക്കൂട്ടത്തിൽനിന്നുളവാ കുന്ന നാദംപോലിരിക്കും.

#### വർഷം

മഴക്കാലം.ഈ കാലത്തു് കടുത്ത പ്രാണായാമാനുഷ്ഠാനങ്ങര ആ രംഭിക്കുന്നതു ആരോഗ്യഹാനിവ രുത്തുന്നതായിരിക്കും. ആരംഭി ക്കുന്നതുമാത്രമേ അറുതാത്തതാ യുള്ളൂ.

#### വസന്തം

ആറു ഋതുക്കളുള്ളതിൽ വസന്ത കാലത്താണു° പ്രാണായാമം ആ രംഭിക്കേണ്ടതു°.

#### വസിഷ്ഠാസനം

വലതുവശം ചരിഞ്ഞു കിടന്നി ടും വലത്തേ ഉള്ളംകൈയിലും വല തു പാദത്തിലും ബലംപ്രയോഗി ചൂം ഉടൽപൊക്കുക. വലതു കൈ യ്നീട്ടിയിരിക്കണം. ഇടതുകാൽ നീട്ടി ഉയർത്തി അതിനെ ഇടതു കൈയ്കൊണ്ടും പിടിക്കണം. പ്രയോജനങ്ങറം

അരക്കെട്ടിനും കൈകഠംകും ശക് തിവർദ്ധിപ്പിക്കും. (തികാസ്ഥി യ്ക്കു സൗഖ്യം ലഭിക്കും.

#### വസോധൗതി

രണ്ടിഞ്ചുവീതിയും 16 മുഴം നീ ളവുംഉള്ള ഒരു മൃദുലവസ°(തം ന നച്ചു അൽപ്പാൽപ്പം വിഴുങ്ങി ഉഡ<sup>ം</sup> ഡിയാന നൗളികയമുഖേന വയറി നെ ഇളക്കിയിട്ടു് തുണിക്കഷണം വലിച്ചെടുക്കുക. അതിൽ കഫം പ ററിയിരിക്കും. രാവിലേ വെറും വ യററിൽ രണ്ടു മിനിട്ടുകൊണ്ടു നട ത്തേണ്ട ഈ പ്രവൃത്തിമുഖേന പ്രീ ഹാവർദ്ധനം, കുഷ**ം**, ശ്വാസ കോശരോഗങ്ങഠം, കരഠംരോഗങ്ങഠം ആദിയായവ നശിക്കും. ദിവസം തോറും ശരീരശക്തി വർദ്ധിച്ചു സുന്ദരനായിത്തീരുകയും യ്പും; ധൗതിക്രിയാപദത്തിന്റെ അ ർത'ഥംതന്നെ ശുദ<sup>്</sup>ധീകരണ[കിയ എന്നാകുന്നു.

### വസ്തി

ഷട് ക്രിയകളിലൊന്നു്, ജലവ സ്തി, സ്ഥലവസ്തി എന്നി ങ്ങനെ രണ്ടുതരം വസ്തികളുണ്ടു് പൊക്കിയവരെ ജലത്തിൽ ഉത്ക്ക ടാസനസ്ഥനായി മലദ്വാരത്തെ സങ്കോചിപ്പിക്കുകയും വികസി പ്പിക്കുകയും ചെയുക. വായുരോ

ങ്ങളെ ശമിപ്പിക്കും. നൗളിയൊ അ ശചിനീമുദ്രയോ കൊണ്ടാണു് ഈ സങ്കോചവികസന[കിയക∞ നട ത്തുന്നതും. 15 മിനിട്ടുവീതമുള്ള ഈ പ്രവൃത്തി പ്രമേഹരോഗത്തെ ശമിപ്പിക്കും. ഇരിക്കുകയും നിൽ ക്കുകയുമല്ലാത്തവിധം കാലുമുട്ടു ക**ം** മടക്കി സ<sup>ം</sup>ഥിതിചെയ്യുന്നതാ ണു ഉത°ക്കടാസനം. സ°ഥലവസ° തി എന്നതു° തറയിയിൽ മലർന്നു കിടന്നിട്ടു കാൽമുട്ടുക∞ മടക്കിമ ലദ്ധാരത്തെസങ്കോചിപ്പിക്കുകയും വികസിപ്പിക്കുകയും ചെയ്യുക എന്നതാകുന്നു. ഉദരരോഗങ്ങളും അർശസ<sup>ം</sup>സും ശമിപ്പിച്ചു ജാരാ ഗ്നി വർദ്ധിപ്പിക്കും; സൗന്ദര്യ വും വർദ<sup>ം</sup>ധിപ്പിക്കും.

# വസ്തിക്രിയാഗുണം

ഗുല<sup>ം</sup>മം, പ<sup>ം</sup>ളീഹാ, ജലോദരം, വാതം, പിത്തം,കഫം ഇവയെല്ലാം മാറുന്നതാണു<sup>ം</sup>.

# വസ്തു

സാധനം. യോഗശാസ്ത്രത്തി ലെ വസ്തുഎന്നതു് ബ്രഹ്മം ആകുന്നു. വസ്ത്രധൗതി

വസോധൗതിതന്നെയാണിതു<sup>ം</sup>. വാസസ°സ°≘വസ°(തം വഹ<sup>ം</sup>നി

പഞ്ചഭൂതങ്ങളിലൊന്നു്. നാഭീ ദേശം ഇന്ദ്രഗോപ പ്രാണിയെ പ്പോലെ ചുവന്നു പ്രകാശിച്ചു് കൊണ്ടിരിക്കുന്നു. നാഡീശുദ്ധി പ്രാണായാമത്തിലെ പൂരകാവസ ാത്തിൽ വഹ്നിബീജമന്ത്രം 16 ത വണ മനസാ ജപിക്കേണ്ടതുണ്ടു്. ജാരാഗ്നി വർദ്ധന ആരോഗ്യ

## വഹ്നിമണ്ഡലം

ശരീരത്തിലെ വയറിൻ ഭാഗമാ ണു വഹ്നിമണ്ഡലം. ദഹന(കി യ ആരംഭിക്കുന്നതു് അവിടെയാ ണല്ലൊ.

## വഹ്നിശിഖാമണ്ഡലം

ശാം ഭവി മു (ദാ ഭൃാസകാലത്തു യോഗാഭൃാസിക്കുലഭിക്കുന്ന ദർശ നം. ഇതോടുകൂടി, യോഗിയുടെ വിജയമാർഗ്ഗം തെളിയുന്നു.

## വഹ്നിസാരം

അന്തർ ധൗതിയുടെ 3--ാം വിഭാഗ മാണിതു്. ഇതു അഗ്നിസാര ക്രിയയാകുന്നു. ഗോമുഖാസന ത്തിൽ ഇരുന്നിട്ടു് വയറിനെ മുതു കെല്ലിനോടു അടുപ്പിക്കണം. തു ടർന്നു മുന്നോട്ടുതള്ളണം ഇങ്ങനെ 5 മിനിട്ടിൽ 100 എണ്ണം തികയ് ക്കണം. അഗ്നി ശക്തിവർദ്ധി ക്കും. അരക്കെട്ടും അടിവയറും ശുദ്ധവും, ലഘുവും ആയിത്തീ രും. വൃദ്ധൻമാർക്കും ഇതു അ നുഷ്ഠേയമായുള്ളതാകുന്നു. മല

## വഹ്നിസേവ

അഗ<sup>്</sup>നിസേവ. ജാരാഗ്നിവർ ദ<sup>്</sup>ധക(കിയകളുടെ എല്ലാം അനു ഷ<sup>്</sup>ഠാനം.

# വഹ<sup>ം</sup>നിസ്ഥാനം

മല്ദ്വാരംമുതൽ നെഞ്ചുവരെ വൃാപിച്ചിരിക്കുന്ന ജാരാഗ്നി സ്ഥാനം.

# വാക്കു

സംസാരിക്കാനുള്ള കർമ്മേന്ദ്രി യം. ചെവികളിൽക്കൂടി വാക്കുക ളും അവയിലെ ആശയങ്ങളും ഹൃ ദയത്തിൽ എത്തി പ്രവർത്തനക്ഷ മമാക്കുന്നു. വാക്കുകയ പുറപ്പെ ടുവിക്കാൻ സാധിക്കാത്തവർ, ക പാലഭാതി 1200 എണ്ണം, ഹലാസ നം, ശീർഷാസനം എന്നിവ ഒരു വർഷം അഭ്യസിച്ചാൽ അയാളുടെ മൂകത അപ്രേത്യക്ഷമാകുന്നതാ ണും.

## വാഗതീതം

വാക്കുകഠംക്കു അതീതം. ആന നും. ഈശ്വരൻ, പ്രപഞ്ചോത്പ തതി, ഗോളസമൂഹം ആദിയായ വയുടെ പൂർണ്ണ വിവരണം വാക്കു കഠംകാണ്ടു സാധിക്കുന്നതല്ല. അ നുഭവവേദ്യം മാത്രം. അതും അ തൃൽപം മാത്രമേ ലബ്ധമാകു നുള്ളൂ.

# വാഗ്ദേവീകോപാഗ്നി

വാഗ്ദേവിയുടെകോപാഗ്നി. അനർഹരും ശാൻമാരും ഗുരുഭ ക്തിയില്ലാത്തവരും ആയവർക്കു ഹായോഗവിദ്യ നൽകിയാൽ വാ ഗ്ദേവിയുടെ കോപാഗ്നിയ് കു അയായ അടിപ്പെട്ടുപോകുന്ന താണു്.

### വാചകവാക്യം

ഭൂതഭേദ വിഭാഗങ്ങളിലൊന്നു്. ഒരു വസ്തുവിനെയും അതിൻെറ പേരിനേയും വിഭജിച്ചു നിറുത്തു ന്നതു്.

#### വാതം

പഞ്ചഭൂതങ്ങളിലൊന്നു് — വാ യു. ശ്വാസോച്ഛ്വാസത്തിൽക്കൂ ടി വായുസഞ്ചാരം ശരീരത്തിലെ ങ്ങും നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതി നാൽ നാം ജീവികുന്നു. വാത സഞ്ചാര രഹിതമായിത്തീർന്നാൽ ശ രീരം നാശംപ്രാപികുന്നതാ ണു്. ആയുർവേദികളുടെ ത്രി ദോഷങ്ങളിലൊന്നു്. മററു രണ്ടെ ണ്ണം പിത്തവും കഫവും ആകുന്നു.

ഭാഗികമായും സാർവത്രികമായും ശരീരത്തിനു അവശതവരുത്തുന്ന ഒരു രോഗം. ശ്വസനക്രിയ കളും ചില യോഗാസനങ്ങളും കൊണ്ടു വാതരോഗത്തിൽനിന്നു രഷനേടാം. എന്നാൽ ഇവ ചെയ്യ അകവിധമുള്ള വാതരോഗമേ അയാരംകു ഉണ്ടായിരിക്കാവൂ എന്നുണ്ടു്. സ്തംഭിതവാതം പിടിച്ചു ''നിശ്ചേഷ്ട കാഷ്ഠ തുല്യം'' കിടന്നു പോകുന്ന ആളിനെ രക്ഷപ്പെടുത്താൻ ഔഷധ പ്രയോഗത്തിനു മാത്രമേ ശക്തിയുള്ളൂ.

## വാതസാരം

അന്തർധൗതികളിലൊ ന്നു° വാരിസാരം, വഹ°നിസാരം, ബഹിഷ്കൃതം എന്നിവയാണു് മററു മൂന്നെണ്ണം . കാക്കച്ചുണ്ടുപോ ലെ ചുണ്ടുകളെ മുന്നോട്ടുനീട്ടി വായുവിനെ മൂക്കിലും വായിലും കൂടി ഉള്ളിൽകടത്തണം വയറിനെ കുലുക്കി വായുവിനെ വയറിലെ ല്ലായിടത്തും സഞ്ചരിപ്പിച്ചതിനു ശേഷം അതിനെ മലദ്വാരത്തിൽകൂ ടി ബഹിഷ<sup>ം</sup>ക്കരിക്കണം. ശരീരശു ദ്ധിവരുത്തി അനവധി രോഗങ്ങ ളെ നിശ്ശേഷം ഉച്ചാടനം ചെയ്യു ന്ന ഈ പ്രവൃത്തി രണ്ടു മിനിദ്ദു കൊണ്ടു് ഹായോഗികരം നിർവ ഹിക്കാറുണ്ടു്.

## വാതായനാസനം വാതായനം എന്ന വാക്കിനു കു

തിര എന്നു ഒരർത്ഥംഉണ്ടു്. കു തിരയുടെ മുഖഭാവം തോന്നിക്കു ന്ന ആസനമാണിതു്. ഇടതുകാൽ മുട്ടു് തറയിൽ കൊള്ളിച്ചു് അതി ഒൻറ പാദം ശുടമേൽചേർത്തുവയ് കുക. വലതു ഉള്ളംകാൽ ഈ കാൽ മുടിനടുത്തു ഉറപ്പിക്കുക. കൈ മുട്ടുകഠം നെഞ്ചിൻമേൽ തെററും മാററുമായി വച്ചു് ഉള്ളംകൈകഠം ചേർത്തു മൂക്കിനു മുൻവശത്തു കൂടി മേൽപ്പെട്ടേക്കു് ഉയർത്തി നിൽക്കുക. ഇങ്ങനെ കാലുകഠം മാ

ഫലപോപ്തി

അരക്കെട്ടിൽ രക്തസഞ്ചാരവർദ് ധനയുണ്ടായി അതു ബലവത്താ കും.

## വാഗ്ദേ**വീകോപാഗ്നി**

ദുർവിനീതർക്കു് യോഗവിദ്യ നൽകിയാൽ ഗുരുവിനു ലഭിക്കു ന്ന വാഗ്ദേവീകോപാഗ്നി ആ ണിതു്.

### വാമ(കമം

ഇടതു നാസാരന് ധ്രത്തിൽക്കൂടി ശ്വാസംവലിച്ചിട്ടു വലതു നാസാ രന് ധ്രത്തിൽക്കൂടി ശ്വാസം വിട ണം. തുടർന്നു വലത്തേതിൽക്കൂ ടി ശ്വാസംവലിച്ചിട്ടു ഇടത്തേതിൽ ക്കൂടിവിടണം. എളുപ്പത്തിൽ കഫ ദോഷവിനാശം വരുത്തുന്ന ഈ പ്ര വൃത്തി സകലഹായോഗികളും പ്രാരംഭത്തിൽ നടത്തിയിട്ടുള്ളതാ

# വാമദേവമാർഗ്ഗം

മോക്ഷമാർഗ്ഗദവയത്തിലൊന്നു്. അനേകജൻമങ്ങളിലെ പരിശ്രമം കൊണ്ടായിരിക്കുംഇക്കൂട്ടർമോക്ഷം പ്രാപിക്കുക.ശുകമാർഗ്ഗസഞ്ചാ രികളായ മുമുക്ഷുക്കാ, അതിവേ ഗംഒററജൻമംകൊണ്ടുതന്നെ മോ ക്ഷംപ്രാപിക്കുന്നു.മററവർ പിപി ലികാമാർഗ<sup>്</sup>ഗസഞ്ചാരികാംഎന്നു പറയപ്പെടുന്നു.

### വാമദേവാസനം |

ഇരുന്നിട്ടു് ഒരു കാൽ ഉപ്പൂററി സീവനിഞരമ്പിനെ അമർത്തി മ റെറകാൽ ഇതിൻെറ മുട്ടിൻമേൽ വ യ്ക്കുക. അതിൻെറ പാദത്തെ ഒരു കൈയ് പിൻവശത്തുകൂടിനീട്ടി പിടിക്കുക.

### വാമദേവാസനം ||

രണ്ടു കാൽമുട്ടുകളും ഇരുവശ ങ്ങളിലേക്കുനീട്ടി ഇരുന്നിട്ടു°, ര ണ്ടുളളംകാലും ചേർത്തുപിടിക്കു ക ഉടൽ പാദങ്ങളിൻമേലാക്കിയി രിക്കണം.

# വാങ്മയതപ്സ്സു<sup>ം</sup>

അനുദേഗകരവും യഥാർത്ഥ വും, ഹിതകരവും, സായം പഠി ച്ചു അറിവു സമ്പാദിക്കുന്നതും ആയതാണു് വാങ്മയ തപസ് സു്.രാജയോഗി ആയിത്തീരാൻ ഇതു് അത്യാവശ്യമാകുന്നു.

# വാമനൗളി

നൗളിക്കായി നിന്നിട്ടു് വയറി ൻറെ ഇടതുഭാഗംമാത്രം മുന്നോട്ടു നീട്ടുക. ഇരുന്നിട്ടും ഇതുചെയ്യാം. ശാസംവിട്ടതിനു ശേഷമാണ് നൗ ളിക്രിയ അഭ്യസിക്കേണ്ടതു്. വാമ നൗളിയും ഭക്ഷിണനൗളിയും നൗ ളിക്രിയകളും സുഗമമലശോധന നടത്തി ഉദരരോഗോച്ചാടനം സാ ധിക്കുന്നു.

### വാല<sup>്</sup>മീകി

ഒരു "രത്നാകര" ബ്രാഹ്മ ണൻ, പിടിച്ചുപറി, മോഷണം, കൊള്ള, കൊലപാതകം മുതലായ ദുഷ്കൃത്യങ്ങഠം ചെയ്തുവരവേ, സപ്തർഷികളെ ആക്രമിക്കാൻ ഉ ദ്യമിക്കുകയുണ്ടായി. അവൻെറ ദു ഷ്കർമ്മഫലം ഭാര്യാപുത്രൻമാർ ഏൽക്കുമോ എന്നറിഞ്ഞുവരാൻ അവനെ അയച്ചു.

''താന്താൻ നിരന്തരം ചെയ്യുന്ന കർമ്മങ്ങാം

താന്താനനുഭവിച്ചീടുകെന്നേ വരൂ.''

എന്ന അവരുടെ വാക്കുകേട്ടു് നി രത<sup>ം</sup>നാകരൻ രാശനായിത്തീർന്ന സമ്പൂർണ്ണദുഃഖ നൈരാശ്യത്തോടെ സ്ഥാത്മരക്ഷയ്ക്കു മഹർഷിമാരെ ശരണം(പാപിച്ചു. രാമനാമം ജപി ച്ചുകൊണ്ടിരിക്കാൻ അവനെ ഉപ ദേശിച്ചിട്ടു് അവർപോയി. പച്ചി ലയും പച്ചവെള്ളവും കഴിച്ചും (ക മേണ അതും അവസാനിപ്പിച്ചിട്ടും അവൻ സദാ രാമനാമജപംതന്നെ ന ടത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നു. മാനസജപ ത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്ന രത<sup>ം</sup>നാകരൻ സകലതുംമറന്നു ഇരുന്നുപോയി. ശ്വാസോച്ശ്വാസമോ നാഡീചല ഇല്ലാതായിപ്പോയതിനാൽ ദേഹത്തിൽ ചിതൽകയറി ചിതൽ പ്പുററുകൊണ്ടു മൂടിപ്പോയി. വള രെക്കാലം കഴിഞ്ഞു അതുവഴിവന്ന മഹർഷിമാർ അദ്ദേഹത്തെ വിളി ച്ചുണർത്തി.വല°മീകത്തിൽനിന്ന° വിളിച്ചുണർത്തിയതു അങ്ങയെ കൊണ്ടു് മേലാൽ അങ്ങു വാല്മീ എന്ന പേരിനാൽ അറിയപ്പെടുന്ന തായിരിക്കും. അങ്ങയ്ക്കു കിട്ടി യജ<sup>ം</sup>ഞാനം മററുള്ളവർക്കു നൽകാ നായി ഒരു ആശ്രമം സ്ഥാപിച്ചു വിശിഷ്ടജീവിതം നയിച്ചാലും" എന്നു പറഞ്ഞട്ടു് അവർ മറഞ്ഞു. സീതാരാമ ലക്ഷ<sup>്</sup>മണൻമാർ വനവാ സക്കാലത്ത് ഈ ആശ്രമത്തിൽ അ തിഥികളായി താമസിച്ചിട്ടുണ്ടു്. ശ്രീരാമപട്ടാഭിഷേകത്തിനു ശേഷം സീതാപരിത്യാഗം ഉണ്ടായി. ഗർ ഭിണിആയ സീതയെ വാല<sup>ം</sup>മീകി സ്വാശ്രമത്തിൽ താമസിച്ചിച്ചു. അ നന്തരമാണു് രാമായണം വാല്മീ കി നിർമിച്ചു° സീതാപുത്രൻമാ രെ പഠിപ്പിച്ചതു<sup>ം</sup>. അവർഅയോദ<sup>ം</sup> ധ്യിൽ പാടിനടന്നതിനെ കേട്ട ശ്രീരാമൻ പശ്ചാത്താപദഗ്ദ്ധ നായി സീതയെ വീണ്ടെടുക്കാൻ വാല<sup>്</sup>മീക്യാ ശ്രമത്തിൽ ആളെ അയ ച്ചു. എന്നാൽ മദ്ധ്യേമാർഗ്ഗം ഭൂ മി പിളർന്നുള്ള പിളർപ്പിൽ സീത വീണു അന്തർദ്ധാനം ചെയ്യുക യുണ്ടായി. തുടർന്നു രാമലക്ഷ<sup>്</sup>മ ണൻമാരുടേയും അന്ത്യം സംഭവി ച്ചുപോയി. രാമായണനിർമ്മാണ മുമ്പു° (കൗഞ്ചമിഥുന ത്തിനു ത്തിൽ ഒന്നിനെ ഒരു കാട്ടാളൻ അ മ്പു<sup>ം</sup> എയ<sup>ം</sup>തുകൊന്നതിനെ കണ്ട വാല്മീകി ഇങ്ങനെ അവനെ ശ പിച്ചു.

''മാനിഷാദ പ്രതിഷ'ഠാംതു അഗമശാശാതീസമാ: യൽക്രൌഞ്ചമിഥുനാദേക മവധീകാമമോഹിതം''

തൽഷണം കാട്ടാളൻ ചാമ്പലായി ത്തീർന്നുപോയി. ഈ ശ്ളോകം കേട്ട നാരദമാമുനിയുടെ ഉപദേ ശാനുസരണമാണു് വാല്മീകി 24000ശ്ലോകങ്ങളിലായിരാമായണം നിർമ്മിച്ചതു്.അതു ലോകോത്തര മഹാകാവ്യമായി വിരാജിച്ചുകൊണ്ടേയിരിക്കുന്നു.

## വാമാംഗഭസ്ത്രിക

ഇടതുനാസാരന് ധ്രത്തിൽകൂടി പൂരകവും രേചകവും നടത്തുന്ന ഭസ്ത്രികക്രിയയാണിതു്. ഒരു സെക്കണ്ടിൽ രണ്ടുവീതം ശ്വസിച്ചി ട്ടാണു് ഭസ്ത്രികപൂർത്തിയാക്കു ന്നതും. പൂർത്തിയാക്കുന്നതോടെ വയറും നെഞ്ചും പ്രാണവായു കൊണ്ടു് നിറഞ്ഞിരിക്കും.

## വാമാംഗമഹാബന°ധം

ഇടത്തേളപ്പൂററി യോനിസ്ഥാ നത്തും വലതുപാദം ഇടത്തേ തുട മേലുംവച്ചിട്ടു് നിവർന്നു മുന്നോ ട്ടു നോക്കിയുള്ളഇരിപ്പു്.ഇങ്ങനെ ഇരുന്നു് പ്രാണായാമം ചെയ്യാം.

## വാമാംഗമഹാമുദ്ര

ഇടത്തേഉപ്പൂററി യോനിസ്ഥാ നത്തു അമർത്തി, വലതുകാൽ നീ ട്ടി അതിൻെറ പെരുവിരലിൽ ര അുകൈയ്കൊണ്ടും പിടിച്ചു മു നോട്ടു നോക്കിയിരിക്കുക. പ്രാ ണായാമം ചെയ്യണം.

### വായവി

അഞ്ചു ധാരണകളിലൊന്നു്. വായവീധാരന്ന സിദ്ധിച്ചയോഗി വായുവിൽ പഞ്ഞിപോലെ സഞ്ച രിക്കുന്നതായിരിക്കും. (2) ചതുർ മാത്രയോടുകൂടിയ ഓം കാരത്തി ൻെറ രണ്ടാം മാത്രാഭാഗം.

#### വായവീധാരണ

പ്രാണമാനസങ്ങളെ രണ്ടു നാഴി ക സത്വമായാതത്വമാകുന്ന വാ യുസ°ഥാനത്തു ((ഭൂമദ°ധ്യേ) നി റുത്തി ധ്യാനിക്കുന്ന അവസ°ഥ.

#### വായവം

പ്രോണൻ, അപാനൻ, ഉദാനൻ,

സമാനൻ,വ്യാനൻ എന്നീ പഞ്ചവാ യുക്ക∞. ഇവ സാമാന്യകരണവൃ ത്തിയാണു് നടത്തുന്നതും. ശരീര ത്തിലെ ഓരോ അവയവഭാഗങ്ങ ളിൽ പ്രധാനമായി സ്ഥിതി ചെ യ്യുന്നു എങ്കിലും വായു അഥവാ ജീവൻ ഒന്നേയുള്ളൂ. സമസ്തേ ന്ദ്രിയവൃത്തികളും നടക്കുന്നതു വായുവിൻറ ച്രവർത്തനം നിമി ത്തമാകുന്നു. പഞ്ചവായുക്കളെകൂ ടാതെ നാഗൻ, കൂർമ്മൻ, കൃകരൻ, ദേവേദത്തൻ, ധനംജയൻ കൂടിച്ചേർത്തു ദശവായുക്കളും വൃവഹാരത്തിലുണ്ടു്. വായുക്ക പ്രവർത്തനങ്ങളെ ത്തൽ ചെയ<sup>്</sup>തും ശരീരത്തെ കാ ഷ°ഠതുല്യം പരിഗണിക്കുന്നവനാ ണു° രാജയോഗി.

## വായു

സമസ്തേന്ദ്രിയങ്ങളെയും നാഡി കളെയും പ്രവർത്തനക്ഷമമാക്കുന്ന അദൃശ്യവസ്തു. നെഞ്ചുമുതൽ ഭ്രൂമദ്ധ്യം വരെയുള്ള ഭാഗമാണു പ്രധാന സഞ്ചാര സ്ഥാനം. ശ്വാ സോച°ഛ്വാസ സന്ദർഭങ്ങളിലെ ല്ലാം വായുവാണു് ഉള്ളിലും പുറ ത്തും പൊയ്ക്കൊണ്ടിരിക്കുന്ന തു<sup>ം</sup>. 72000 നാഡികളിലും കൂടി സഞ്ചരിക്കുന്ന വായുവിനെ സു ഷുമ°നയിൽകൂടി നയിച്ചു°്സഹ സോരപത<sup>ം</sup>മത്തിൽ എത്തിച്ചു പ്ര ശാന്തനായി ജീവിതം നയിക്കാൻ രാജയോഗിയ'ക്കു സാധിക്കും. ശ രീരത്തെ രൂപപ്പെടുത്തി നയിക്കു ന്ന പഞ്ചഭൂതങ്ങളിൽ ഒന്നാണി തു°. വായുവിനെ ഒരു ദേവനാ യും ഹിന്ദുക്കാ സങ്കൽപ്പിച്ചിട്ടു ണ്ടു°. ശരീരത്തെ ചെറുതും വലു തും ലോലവും ഘനീഭൂതവും. ദൃ ശ്യവും അദൃശ്യവും ആക്കി ആകാ ശസഞ്ചാരം സാധിച്ചിട്ടുള്ള ഹനു മാൻ മരുത്തിനെ സ്വാധീനമാക്കി യിട്ടുള്ള മാരുതിവീരൻ ആകു ന്നു. വാതവും ഇതുതന്നെ. ഹനു മാനെ വായുപുത്രൻ എന്നു വിളി ക്കുന്നതു ഇപ്രകാരം യുക്തി സ ഹമായിരിക്കുന്നുണ്ടും.

## വായുധാരണം

വായുവിനെ അഥവാ പ്രാണനെ ശരീരത്തിലെ ഏതു ഭാഗത്തും 2 നാഴിക നിലനിറുത്താൻ രാജയോഗിയ്ക്കു പ്രാരംഭാഭ്യാസ ഘട്ട ത്തിൽതന്നെ സാധിക്കും. അങ്ങനെ നിറുത്തി ഈശ്വരദ്ധ്യാനം ചെയ്തു ആനന്ദിക്കാൻ രാജയോഗിക്കാക്കു മാത്രമേ സാധിക്കുകയുള്ളൂ.

# വായുരഭ്യാസം

16:64:32 മാത്രാക്രമത്തിൽ വാ യുരഭ്യാസം നടത്തി 12 ദിവസംവ രെ ശ്വാസോച്ചാസരഹിതനാ യി സ്ഥിതി ചെയ്താൽ അയാര സംപ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥനാ യിത്തീർന്നു എന്നു പറയാം. തു ടർന്നു മാസങ്ങളും വർഷങ്ങളും വായുസ്തംഭനവിദ്യയാൽ അസം പ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥരായി ത്തീരുന്ന യോഗികരം ഹിമാലയൻ പർവ്വതത്തിൽ ഇന്നും ഉണ്ടത്രെ!

# വായുവേഗിനി

''ഓം''നെർ 12 മാത്രകളിൽ 4-ാ മത്തേതു്. ഈ മാത്രയിൽ മരിക്കു ന്ന മന്ത്രയോഗി ഗന്ധർവൻ ആ യിട്ടാണു് പുനർജനിമം എടുക്കു ന്നതു്.

# വായുസിദ്ധി

വായുവിനെ സുഷുമ°നാ നാ ഡിയിൽ പ്രവേശിപ്പിച്ചാൽ ലഭി കുന്ന ആനന്ദാനുഭൂതി.

# വായുസ്ഥിരത

വായുവിനെ ചലനരഹിതമാ ക്കി സൂക്ഷിച്ചാൽ മനസ്സുസു സ°ഥിരമാകും. മനസ്സു്സു സ്ഥിരമായാൽ പ്രോണനുംസ്ഥി വായു, മനസ്സ്, രമാകും. പ്രോണൻ ഇവയെ ഒരിക്കലും വേർ പെടുത്താവുന്നതല്ല. ഇവയെ ശരീ രത്തിലെ ഇഞ്ചുസ്ഥല ഓരോ രാജയോഗിക≎ം തതും നിർത്തി അഭ്യാസം നട പ്രാരംഭദശയിൽ ത്തിയിരിക്കും.

### വാരിസാരം

നാലു അന്തർധൗതികളിൽ ഒന്നു്. പച്ചവെള്ളം തൊണ്ട നിറയുന്നതു വരെ കുടിച്ചിട്ടു് വയറിനെ കുലു ക്കണം. പിന്നീടു് ആ ജലത്തെ മല ദാരത്തിൽ കൂടി ബഹിഷ്കരി ക്കണം. ഇതാണു് ശംഖപ്രക്ഷാള നം.

### വാരിസാരക്രിയ

അന്തർധൗതിയുടെ 2ാംവിഭാഗം. രാവിലെ 2-3 ഇടങ്ങഴി പച്ചവെള്ളം കുടിക്കണം. ഇത്രയും കുടിക്കാൻ തന്നെ 2 ആഴ്ചത്തെ അഭ്യസനംവേ ണ്ടിവരും. കലുകയ അകററി കു നിഞ്ഞു നിന്നിട്ടു് മലബഹിഷ് ക്കരണം നടത്തുക. അങ്ങനെ 5-6 ത വണ വേണ്ടതുണ്ടു്. ഉഡ്ഡിയാന ബന്ധം ഇതിലേക്കു് സഹായക മാകും. ഇത്തരം മലശോധനയോടെ കോഷ്ഠശുദ്ധിവരും. ആഴ്ച യിൽ ഒരുതവണ മാത്രമേ ഇതു

# യോഗ നീഘണ്ടു

പാടുള്ളൂ എന്നുണ്ടു്.

## വാരുണി

ഒരു പ്രധാന നാഡി. മൂത്രവി സർജനം നടത്തുക എന്നതാണു് ഇ തിൻെ ജോലി.

## വാരുണം

ശരീരത്തിൽ ജലാംശം ധാരാളമാ യുള്ള ഭാഗം. വാരുണീ ധാരണാ ഭ്യാസം നടത്തുന്നതു് ഇവിടെയാ കുന്നു.

## വാലഖില്യാസനം

നിന്നിട്ടു് ഒരുകാൽ മടക്കി പി നോട്ടുനീട്ടി അതിൻെറ കു ഴയിൽ പിടിക്കുക. നടുവു് പി നോട്ടു വളഞ്ഞിരിക്കും.

#### വാസനാ

ഒരു വിഷയത്തിലുള്ള തത്പര ത. ഇതു സംസ്കാരസന്താനമാകു ന്നു. മുജ്ജൻമ ചിന്താസമൂഹത്തി നെറയും മുജ്ജൻമ ജീവിതങ്ങളു ടെയും ഏക രുപത്വം ആണിത്യു. എന്നാലും ചിലതരം വാസനകയ അനാദിയും യുക്തിരഹിതവും ആയി കാണപ്പെടുന്നുണ്ടു്.

## വാസനാത്രയം

ലോകവാസന ശാസ്ത്രവാസ ന ദേഹവാസന ഈ മൂന്നുവാസന കരം നിമിത്തം അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാ നം മറഞ്ഞുപോകുന്നു. ഇവയെ ജ യിച്ചവരാണു യോഗികരം.

#### വാസനാപടലം

സകല വാസനാപടലത്തേയും നറിപ്പിച്ചാൽ മാത്രമേ നിത്യാന അംസിദ്ധിക്കുകയുള്ളൂ.

## വാസുദേവസർവത്വം

വാസുദേവൻ (ശ്രീകൃഷ്ണഭഗ വാൻ) തന്നെ സർവത്ര നിറഞ്ഞിരി കുന്നു എന്നു് വിശ്വസിക്കുന്ന അവസ്ഥ.

#### വികരണഭാവം

സംയമാഭ്യാസം (സുശക്തദ് ധ്യാനം) മുഖേന ലഭിക്കുന്ന മന ശ്ശക്തി.

# വികൽപ്പം

സംശയം. ശബ്ദാർത്ഥജ്ഞാ നബോധങ്ങളിൽ നേരിടുന്ന സംശ യം സവിചാരസംപത്തി ആയി വികൽപ്പമായി പരിണമിക്കുന്നു. "സംശയാത്മാവിനശ്യതി" എ ന്ന ഗീതാവചനം ഏവരും എ നെന്നും ഓർത്തിരിക്കേണ്ടതാകു ന്നു.

# വികൽപ്പവൃത്തി

ശബ്ദജ്ഞാനങ്ങളെ അനുഗമി കുകയും വസ്തുവിൽ ശ്രദ്ധപ തിയാതിരിക്കയും ചെയ്യുന്ന മാന സികവൃത്തി.

#### വികാരം

ഭാവഭേദങ്ങാം. ഇവ വരാതെ പ 'ത്രാസനസ്ഥനായി സ്ഥിതി ചെയ്തു ധ്യാനം ഉറപ്പിക്കാനാ ണു് യോഗാഭ്യാസികാം (ശമിക്കു നതു്.

# വികൃതി

രൂപവൽക്കരണം. പ്രകൃതി അ ല്ലാത്ത വികൃതിയെ വികാരം എ നുപറഞ്ഞുപോരുന്നു.

# വിഗതജ്വരൻ

സന്താപരഹിതൻ. ജ്വരം ദുഃഖ

വാചിയാകുന്നു.

# വിഗതസ്പൃഹൻ ആശകളൊന്നുമില്ല അവൻ.

വിഗതേച<sup>്</sup>ശാഭയക്രോധൻ ഇച്<sup>ശ</sup>യും ഭയവും ക്രോധവും ഒഴിഞ്ഞവൻ.

## വിഗ്രഹം

ശരീരം. ധ്യാനാസനങ്ങളിൽ ശ രീരം നിവർത്തി മുന്നോട്ടുനോക്കി കൈകഠം മലർത്തി കാൽമുട്ടുക ളിൻമേൽ വയ്ക്കേണ്ടതു ആവശ്യം. വിഗ്രഹത്തിൻെറ ഓരോ അംശത്തി ലും സഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രാണനെ അ വിടവിടെ നിറുത്തി ശീലിച്ചിട്ടു ള്ള ആളിനുമാത്രമേ അസംപ്രജ് ഞാത സമാധിസ്ഥനായിത്തീരാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

## വിഗ്രഹസിദ<sup>്</sup>ധി

ശരീരത്തെ ചെറുതും വലുതും ആക്കാനുള്ള ശക്തിവിശേഷം. ശ ക്തിചാലനിമുദ്ര സകലദിവസ ങ്ങളിലും അഭ്യസിച്ചുകൊണ്ടിരി കുന്ന ആളിനു ആകാശസഞ്ചാരം ചെയ്യാനുള്ള വിഗ്രഹസിദ്ധി കൈവരും.

#### വിഘ്നം

പ്രതിബന്ധം പത്തു്. അനരാ യങ്ങാ (വിഘ്നങ്ങാം) സമാധി പ രിശീലിക്കുമ്പോരംനേരിടാറുണ്ടു് (1) അഭ്യാസത്യാഗം (2) സംശയം (3) പ്രമത്തെ (4) നിദ്ര (5) വിരാ ഗം (6) ഭാന്തി (7) അനാഖ്യം (8) യോഗതത്വാലബ്ധി (9) വിരതി (10) വിഷയലോലുപത.ഗുരുസാ ത°മവിശ്വാസവുംകൊണ്ടാണു'ഈ ദശാന്തരായങ്ങളെ ജയിക്കേണ്ടതു'.

#### വിചാരം

ചിത്തത്തെ ഒററക്കാര്യത്തിൽ നി വേശിപ്പിക്കൽ സർവദാമാറിമറി ഞ്ഞു കൊണ്ടിരിക്കുന്ന ചിത്ത വൃത്തികളെ ഒരവസരത്തിൽ ഒ ന്നിൽമാത്രമായി നിലനിറുത്താൻ അഭ്യസിക്കണം, അതിൽ വിജയി കുന്തോറും പ്രവർത്തനം ഫലപ്രാ പ്തിയിൽ എത്തിച്ചേരുന്നതാണും.

## വിച്ശിന്നക്ളേശം

ഉദാരമോ പ്രസുപ്തമോ അല്ലാ ത്തമനസ്ഥിതി. താത്കാലിക മായി ദുർബലമായിരിക്കും ഇ തു്.

## വിജൃംഭിതം

സീൽക്കാരി പ്രോണായാമത്തിൽ മൂക്കിൽക്കൂടി നടത്തുന്ന നിശ്ചാ സം.

#### വിജ്ഞാനം

അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനം. അനുഭ വജ്ഞാനം.

### വിജ്ഞാനമയകോശം

പഞ്ചകോശങ്ങളിൽ അഞ്ചാമ ത്തേതു<sup>°</sup>. പ്രിയമോദ പ്രമോദങ്ങ ളോടുകൂടി, ജ്ഞാന പ്രധാനമാ യി അന്ത:കരണം ആനന്ദമയമായി രിക്കുന്ന അവസ<sup>ം</sup>ഥ.

## വിതർക്കം

സ്ഥൂലവിഷയങ്ങളിൽ ചിന്താ ലയനം. യോഗി മുമുക്ഷു ആയി രികുമ്പോയം, നിഷ°ായെ തെററി ക്കുന്ന വല്ല ചിന്തകളും കടന്നുകൂ ടിയാൽ അതു അനവരത ദുഃഖ കാരണമായി പരിണമിക്കുമെന്നു ഓർമ്മിക്കണം.

വിദിതാത്'മാക്ക≎ ആത്ൃമബോധം ലഭിച്ചവർ.

#### വിദേഹം

വിഗതമായ ദേഹചിന്ത. ദേഹ ത്തിനുള്ളിൽ ആത്മചിന്ത മാത്ര മുണ്ടായിരിക്കും. കൽപ്പിത വിദേ ഹചിന്തകൻെറ മനസ്സു് ദേഹ ത്തിനുള്ളിൽതന്നെ ഉണ്ടായിരി കും. അകല്പിതവിദേഹചിന്തക ൻെറ മനസ്സു് പുറമേ സഞ്ചരി

#### വിദേഹൻ

ദേഹബോധമില്ലാതെ ദേഹത്തോ ടുകൂടി ജീവിക്കുന്ന മഹായോഗി. സീതാദേവിയുടെ അച്ഛൻ വി ദേഹമഹാരാജാവു് സർവദാ സ്ഥാ ന്മ ദർശനം നടത്തി ജീവിതം ന യിച്ച മഹാപുരുഷനായിരുന്നു.

# വിദേഹമുക<sup>ം</sup>തൻ

ദേഹചിതയിൽനിന്നു മുക്ത നായി ജീവിച്ചിരിക്കുന്ന ആയ

# വിദ്യാസന്തതികരം

നിത്യാനന്ദത്തിലേക്കു നയിക്കു ന്ന 16 വിദ്യാസന്തതികളെപ്പററി ചാന്ദഗ്യോപനിഷത്തിലും ബൃഹ ടാണ്യകത്തിലും പ്രതിപാദിച്ചി ട്യുണ്ടു്. അവ–സത്യവിദ്യ, വൈ വാനരം, പഞ്ചാഗ്നിം ദഹരം, ഷോഡശകല, ഉദ്ഗീഥം, ശാ ബന്ധില്യം, പുരുഷം, പര്യകം, നക്ഷാം, സംവർഗം, മധ്യ, പ്രാ മം,ഇവയില് ചിലതു് സദ്യോമു ക്തിയും മററുള്ളവ(കമമുക്തി യും നൽകുന്നവയാണു്.

# വിദ്വത്തമൻ ഉത്തമവിദ്വാൻ

## വിദ്വൽസന്യാസം

കർമ്മങ്ങളിൽ ഏർപ്പെടുന്ന സ ന്യാസം. ആ സന്യാസിയ്ക്കു് മനോബന്ധം യാതൊരു കർമ്മ ത്തോടും ഉണ്ടാകില്ല. ഒന്നിനോ ടും പററൽ കൂടാതെ കർമ്മങ്ങ ളിൽ ഏർപ്പെടാൻ സാധിക്കും.

### വിധാരണം

നിശ്വാസാനന്തരം പ്രോണനെ ശാസ°ത്രീയവും സുശക°തവും ആയി പുറത്തു നിറുത്തുന്ന അവ സ°ഥ.

## വിനിഷ്കംപം

ശരീരത്തിനു വിറയൽ ഇല്ലായ്മ സഹിതകുംഭകത്തിൽ ശീ ലിച്ചു ബാഹ്യകുംഭകത്തിൽ തുടർന്നു, സ്തംഭവൃത്തിയിൽ എത്തുന്ന അവസ്ഥ രാജയോഗ ത്തിലുണ്ടു്. എഴുത്തച്ഛൻ ഹ രിനാമകീർത്തനത്തിൽ പറയുന്നു: ഡംഭാദിദോഷമുടനെട്ടും കള ഞ്ഞു ഹൃദി

മുമ്പേനിജാസന മുറച്ചേക നാഡി യുടെ

കമ്പം കളഞ്ഞു നിലയാറും കടപ്പ തിനു തുമ്പങ്ങരം തീർക്ക ഹരിനാരായ

മനസ്സിൻെ ഏകാഗ്രത ഉറ യ്ക്യുമ്പോഠ നട്ടെല്ലിൻെ കം പം–വിറയൽ–അസ്തമിക്കുന്നതാ യിരിക്കും. പ്രാണായാമം ശാസ് ത്രീയമായി അഭ്യസിച്ചു സമുന്ന ത പദവിയിൽ എത്തിയയോഗി യ്ക്കു മാത്രമേ ഈ നിഷ്കംപാ വസ്ഥ സിദ്ധിക്കുകയുള്ളൂ.

# വിനിയതംചിത്തം നിയത്രികമാനസം

# വിനിവൃത്തകാമൻ

കാമങ്ങളിൽനിന്നു നിവർത്തിച്ച വൻ.

# വിപരീതകരണിമു (ദ

കാലുകഠ നീട്ടി മലർന്നു കിട ക്കുക. കാലുകഠ പൊക്കി അര കെട്ടിനെ ഉള്ളം കൈകഠ കൊണ്ടു താങ്ങിയിരിക്കട്ടെ. ഭൂജങ്ങഠ കൈ മുട്ടുവരെ തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചിരിക്ക ണം. അനായാസമായി ഒരു യാമം വീതം 6 മാസത്തിലധികം നില നിന്നാൽ ജരാനരകളും വാർദ്ധ കൃവും അകന്നുപോകും. 15 മി നിട്ടിൽ 3 തവണ വീതം 6 മാസം അഭ്യസിച്ചാൽ ആസ്ത്മാറോഗം

# വിപരീതചക്രാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പി ച്ചിട്ടു് കാലുകഠം മുന്നോട്ടു ചേർ തതു ഉയർത്തി പിന്നോട്ടു് ഉടൽ കഴിയുന്നെടത്തോളം വളയ്കുക. പ്രയോജനങ്ങഠം

നടെല്ലിനെ സുഗമമായി വള ച്ചു"ആരോഗ്യം വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നു ഉദരരോഗങ്ങാം മലബന്ധം എന്നി വനിശ്ശേഷം നശിപ്പിക്കുന്നു. ശരീരലാഘവം സിദ്ധിക്കുന്നു.

## വിപരീതത്രികോണാസനം

കാലുകയ അകററി നിന്നിട്ടു് വലതുകൈയ് ഇടതുകാലിൻറ ഇടതുവശത്തു തറയിൽ ഉറപ്പിക്കു ക. ഇതുപോലെ ഇടതു കൈയ് വലതുകാലിൻെറ വലതുവശത്തും തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക.

### വിചരീതശലഭാസനം

കമിഴ്ന്നു് കിടന്നിട്ടു് കൈ കഠ പിന്നോട്ടുനീട്ടി മുഷ്ടിചു രുട്ടി തറയിൽ പതിക്കുക. കാ ലുകഠം തലയ്ക്കുമേൽകൂടിനീ ട്ടി ഉള്ളം കാലുകഠം തറയിൽ ഉറ പ്പിക്കുക. താടി തറയിൽ ചേർ ന്നിരിക്കും.

## (പയോജനങ്ങ≎ം

കുണ്ഡലിനീശക്തി ഉണരുന്ന തിനു് സഹായിക്കും. മനസ്സു് ബ്രഹ്മത്തിൽ ലയിക്കാൻ സഹാ യകമായിത്തീരും.

# വിപര്യം

വിപരീതം. ക്ളേശാവിദ്യയാ കുന്ന തമസ്സ്. ചിന്താകുഴപ്പ ങ്ങളിൽ നിന്നാണു് ഇതിൻൊ ഉ ത്പത്തി. തമസ്സ്, മോഹം, മഹാമോഹം, താമിശ്രം അന്ധതാ മിശ്രം എന്നീ അഞ്ചു അവസ്ഥ കഠം അജ്ഞതാ സൃഷ്ടമാകുന്നു.

# വിപര്യയസ്തം

ധർമ്മ, ജ്ഞാന, വിരാഗൈ ശചര്യങ്ങഠംകും വിപരീതമായ ബു ദ്ധിയുടെ താമസഭാവം.

### വിചാകം

ഫലം. വാസനയുടെ ഉത∘ഥാനം വിപാകമായി പരിഹമിക്കുന്നു. നമ്മഠം ചെയ്യുന്ന സക്ല പ്രവർത്ത നങ്ങളും ഓരോ സംസ്കാരത്തെ അവശേഷിപ്പിക്കുന്നുണ്ടു്. അതു തന്നെ വിപാകം.

### വിപാകാശയം

(പവർത്തനങ്ങഠംകുശേഷം നി ലനിൽക്കുന്ന സംസ്കാരം.

### വിഭാഗം

കാര്യകാരണങ്ങളുടെ വ്യത്യ സ്തത അവയുടെ വിഭാഗമാകു ന്നു. രണ്ടും വ്യത്യസ്തമാകുന്നു.

#### വിഭിന്നത

വേർപെട്ടും വൃത്യസ്തമായും ഉള്ള അവസ്ഥ. വിഭിന്നമായി അ നേക വസ്തുക്കളേയും ഗോളങ്ങ ളേയും നാം കാണുന്നുണ്ടു്. എ ന്നാൽ ഇവയെയെല്ലാം യോജിപ്പി കുന്നതായി ഒരു ശക്തിഉണ്ടു്. ആ ശക്തിയിലെ വിശ്വാസം നമ്മ ളെ ഏകത്വത്തിലേക്കു നയിക്കു ന്നു. ലോകത്തു് ഒന്നേഉള്ളൂ; രണ്ടി ല്ല. ഈ വിശ്വാസം നമ്മളെ നയി കുന്നതു് ആനന്ദത്തിലേക്കു് ആ

# വിഭൂതികഠം

മഹതചവിസ്താരങ്ങ**ം. പരമാ** ത്മാവിൻെറ വ്യാപ്തിഭാവങ്ങ**ം.** ഐശ്വര്യങ്ങ**ം**.

# വിഭൂതിയോഗം

ഭഗവാൻ തൻെറ വിഭൂതികളെ സംഗ്രഹമായി അർജ്ജുനനെ കോപ്പിക്കുന്ന ഗീതയിലെ 10—ാം ഞദ്ധ്യായം. ഇതിൽ 42 ശ്ലോകമു അു്. ഈശചരൻെറ സർവവ്യാപക ത്വം എന്നും വാക്കിനു അർത്ഥം

കാണുന്നു.

### വിമർദ്ദം

ഏററുമുട്ടൽ. സമത്വമില്ലായ്മ യിൽ നിന്നു ഉദ്ഭൂതമാകുന്നതാ ണിതു്.ഗുണവൈഷമുവിമർദ്ദം ഉണ്ടാകുന്നതു് ശക്തിയുടേയും ഗുണങ്ങളുടേയും അസമത്വം നി മിത്തമാകുന്നു. ഇത്തരം വിമർദ്ദ മുണ്ടാകുന്നില്ലെങ്ങിൽ മാനസിക കായികാഭിവൃദ്ധികളും ഉണ്ടാകുന്നതല്ലു.

### വിമത്സരം

ദോഷമില്ലാത്ത അവസ്ഥ. യോ ഗിയ്ക്കുദോഷം ഉണ്ടായിരിക്കുന്ന തല്ല.

# വിമുക°തഫലം

കർമ്മഫലത്താൽ ബന്ധിതനാ കാത്തയോഗി ആത്മപ്രകാശം നി മിത്തം യാതൊന്നിലും ബദ്ധനാ കുന്നതല്ല. ഇതാണു വിമുക്തഫ ലലക്ഷണം.

#### വിമോക്ഷം

സംയോഗ വിമോചനം.

# വിയർപ്പു

ഉച്ചയ്ക്കുള്ള വെയിൽ ഏഠംക്കു ക, കായക്ളേശകരങ്ങളായ പ്രവൃ ത്തികഠ ചെയ്യുക അപ്പോളെല്ലാം വിയർപ്പു് ഉണ്ടാകാറുണ്ടു്. ദേഹ ത്തിലെ ദുഷ്ട് ബഹിഷ്കൃതമാ കാൻ വിയർക്കേണ്ടതു അത്യാവശ്യ മാണെന്നാന്നു് ഡോക്ടർമാരും വൈദ്യൻമാരും പറയാറുള്ളതു്. ബ്രഹ്മചര്യം എത്രത്തോളം വർ ദ്ധിക്കുന്നോ അത്രത്തോളം വിയർ പുകുറഞ്ഞുപോകും. യോഗി ദേ ഹം വിയർക്കുന്നതേയല്ല. കുടവ യറൻമാർക്കു് ഒട്ടേറെ സമയവും വിയർപ്പുതന്നെ. അവർക്കു ദേഹശ ക്തിയും താരതമേൃന കുറവാകുന്നു. ശബരിമലതീർത്ഥാടനഘട്ട ത്തിൽ നീലിമല കയറുമ്പോയ പലരുംവിയർക്കാതിരിക്കുന്നതു് അ വരുടെ 41 ദിവസത്തെ ബ്രഹ്മചര്യം നിമിത്തമാകുന്നു. അഖണ്ഡബ്രഹ്മചാരിയായ ശ്രീ അയ്യപ്പർ അവർക്കു വേണ്ടത്ര മനഃശ് ശക്തിനൽകുന്നുണ്ടാകണം.

### വിയോഗം

മനസ്സിനു ആത്മാവിൽനി ന്നുള്ള വിയോഗം, ജീവജാലങ്ങ ളിൽനിന്നു വിയോഗം, സദ്ധിചാ രവിയോഗം ഇവയൊക്കെയാണും ദുഃഖകാരണങ്ങളായി ഭവിക്കുക. സകലത്തിനോടുമുള്ള സംയോഗം ആനന്ദാവസ്ഥയിലേയ്ക്കു നയി

# വിരഞ്ച്യാസനം

ഇരുന്നിട്ടു് ഒരു കാൽപ്പടം മ റെറ തുടമേൽ വയ്ക്കണം. ആ കാ ലിനെ കഴുത്തിൽ വയ്ക്കുക. ആ വശത്തെ കൈയ്കാലിൻമേൽകൂ ടി മുതുകിൽ കൈകഠം കോർത്തു പിടിക്കുക.

#### വിരാഗം

ബന°ധമില്ലായ°മ. ബുദ°ധിയു ടെ സാത്വികഭാവമാണിതു°. ഇതു ഏവരേയും (പകൃതിലയന്വത്തി ലേക്കു നയിക്കുന്നതാണു°.

# വിരാമ(പതീതി

ദൃശ്യത്തിൽ വിമുഖനായി സച സചരൂപത്തിൽ വർത്തിക്കുന്ന അ വസ°ഥ. യാതൊരു രൂപത്തിലും ഈ യോഗിക്കു ദർശനം ഉണ്ടായി രിക്കുന്നതല്ല. കണ്ണടച്ചിരിക്കുന്ന തുമല്ല.

## വിലക്ഷണസന്യാസം

ആത്മജ്ഞാനം കൂടാതെ, കർ മമസന്യാസം ചെയ്യുന്നതാണിതു്. യഥാർത്ഥ സന്യാസം ഇതിൽനി ന്നു വളരെ വിദൂരസ്ഥമാകുന്നു.

## വിലംബിനി

പതിനാറു പ്രധാന നാഡികളി ലൊന്നും. പോക്കിളിൽനിന്നു പുറപ്പെട്ടു നിരവധി നാഡി കഠം ശരീരത്തിൻൊ സകലഭാഗ ങ്ങളിലേക്കും വ്യാപിച്ചിരിക്കു ന്നു. അവയിലൊന്നാണിതും.

## വിവർത്തവാദം

രജ്ജൂവിൽ സർപ്പംപോലെ പാരമാർത്ഥിക സത്തയുള്ള പ്ര തൃഗാത്മാവിൽ പ്രാതിഭാസിക സത്തയുള്ള പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടാകു ന്നു എന്ന മായാവാദികളായ വേദാ തികളുടെ വാദം.പരിണാമകാര്യം കാരണ സമ സത്താത്മകവും വി വർത്തനകാര്യം കാരണ വിഷമ സ

# വിവേകഖ്യാതി

ചേതോവൃത്തികളെ തടഞ്ഞു നിറുത്തുന്ന ആത്മാവും ചിത്ത വുമായുള്ള വൃത്യസം മനസ്സി ലാക്കൽ. പുരുഷനും പ്രകൃതി യും വിഭിന്നമാണെന്നുള്ള വിശ്വാ സത്തിൽനിന്നു ഉദ്ഭൂതമാകുന്ന താണിതു്.

# വിവേകജജ′ഞാനം

സഹജാവബോധത്താലുള്ള വക

തിരിവു്. ക്ഷണം (കമം എന്നിവ യിൽ സംയമാഭ്യാസം നടത്തിയി ടുള്ള യോഗിയ്ക്കു് ഈ ബോധം സിദ്ധിക്കും. ഭൂതഭാവിവർത്തമാ നങ്ങളെക്കുറിച്ചുള്ള ബോധം ഉണ്ടാ കും.

#### വിവേകി

ലോകം ദുഃഖമയമായുള്ളതാണെ ന്നു കണ്ടിട്ടു്യോഗമാർഗ്ഗത്തിൽ ജീവിതം നയിക്കുന്ന ആയം.

2) ഏതിനെക്കുറിച്ചും വകതിരി വു് ഉള്ള ആ≎ം.

# വിശുദ്ധാകാശം

ഹൃദയത്തിനെ അതി ശൂന്യാവ സ്ഥയാണിതു്. യാതൊരു വി കാരവിചാരങ്ങളും കൂടാതെ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ഈ അവസ്ഥ വേദാന്തികഠക്കും രാജയോഗികഠ കും അനുഭവ സിദ്ധമാകുന്നു

# വിശുദ്ധി

കണ<sup>്</sup>ഠത്തിൽ മേലേ അററത്തു ള്ള അണ്ണാക്കിൻ ഭാഗം. ഷട<sup>ം</sup> ചക്ര ങ്ങളിൽ അഞ്ചാമത്തേതു°. യോഗാ ഭ്യാസികയ (പാണനെ മൂലാധാര ത്തിൽനിന്നു മന്ദം മന്ദം മേൽപ്പെ ടുനയിച്ചു വിശുദ'ധിയിൽ കൂടി ആജ്ഞാ ചക്രത്തിലും സഹസ്രാ ാ പത<sup>്</sup>മത്തിലും എത്തിക്കുന്നു. ഈ ഓരോ ചക്രത്തിലും പ്രാണ **െന കുറഞ്ഞതു രണ്ടു നാഴികവീ തം നിറുത്തി ശീലിക്കാതെ ഒരു** ചനും രാജയോഗി ആകുന്നതല്ല. കണ<sup>ം</sup>ഠത്തിലെ കഫം ഒരോ ദിവസ വും നശിപ്പിച്ചു° അവിടം ശുദ°ധ വും കുളിർമയുള്ളതും ആക്കി ത്തിർത്താലേ ഒരുവനു രാജയോഗ ത്തിലേക്കു കടക്കാൻ സാദ്ധ്യമാ കയുള്ളൂ.

# വിശുദ<sup>്</sup>ധിചക്രേപാണാ യാമം

കഴുത്തിൽ മേലേ അററത്തായി മുൻ വശത്തു ഉള്ളിൽ വിശുദ്ധി ചക്രം സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നു. ഛഗ ലാണ്ഡൻ എന്നു വിശുദ്ധി ച ക്ര പ്രാണായാമ വിദഗ്ധനെ പറ ഞ്ഞു പോരുന്നുണ്ടു്.

#### വിശേഷം

മനസ്സിൻേറയും ഇന്ദ്രിയങ്ങ ളുടേയും സഹകരണം മുഖേന വി ശേഷ വിഷയങ്ങാം അനുഭവപ്പെടു ന്നു. മററുള്ളവയിൽനിന്നു പ്ര ത്യേകമായി പ്രത്യക്ഷപ്പെടുന്ന തു്.

#### വിശേഷതത്വസമത

പരമാത്മാവിനോടു ഏകാത്മ കമായി വർത്തിക്കുക. വേദാന്ത പ്രകാരം യോഗത്തിൻെറ പരമോ ന്നതഭാവമാണിതു്. പത്മാസന സ്ഥനായി ഇരുന്നിട്ടു് രണ്ടു ചെ വികളും രണ്ടു കണ്ണും, രണ്ടു നാ സാരന്ധ്രങ്ങളും അടച്ചു ശ്വാസ നിശ്വാസ രഹിതനായി സ്ഥിതി ചെയ്തു ശീലിച്ചാൽ വിശേഷ ത ത്വസമത അനുഭവപ്പെടും.

## വിശേഷദർശി

സ°ഥിരവും അസ°ഥിരവും ആ യവയെ വേർതിരിച്ചു കാണുന്ന വൻ.–ആത°മാനാത°മവിവേകി.

#### വിശ്വൻ

വിശ്വൻ, തൈജസൻ, പ്രാ ജ<sup>ം</sup>ഞൻ എന്നിങ്ങനെ മൂന്നു പുരു ഷൻമാർ. ഇവർക്കു് എല്ലാ പേർ കും ജാഗ്രത്ത്, സാപ്നം, സു ഷുപ്തി, തുര്യം എന്നീ നാലും അവസ്ഥകളുണ്ടു്. ഒടുവിലത്തെ തുര്യാവസ്ഥയിൽ യോഗികഠം മാ (തമേ പ്രവേശിക്കുന്നുള്ളൂ. ചിദാ ഭാസനും എന്നാൽ വ്യാവഹാരിക നും ആയ ജീവൻ ആണു വി

# വിശ്ചതോമുഖൻ

സർവവശങ്ങളിലേക്കുംമുഖങ്ങളു ള്ളവൻ–സർവസാക്ഷി; ബ്രഹ<sup>ം</sup>മം.

## വിശ്വരൂപദർശനയോഗം

ഭഗവദ്ഗീതയിലെ ഈ 11ാം അ ദ്ധ്യായത്തിൽ 55 ക്രോകങ്ങളുണ്ടു് ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻ തൻറ വി ശ്വരൂപത്തെ അർജുനനു കാണി ച്ചുകൊടുക്കുന്നതും അതുകണ്ടു് അദ്ഭുത ഭയസംഭ്രമചിത്തനായ അർജുനൻ ആ രൂപത്തെ ഉപസംഹ രിക്കണമെന്നു അപേക്ഷിക്കുന്ന തും ഭഗവാൻ തൻറ രൂപത്തെ അ ടക്കുന്നതുമാണു് പ്രതിപാദ്യം.

# വിശ്ചാമിത്രാസനം

ഇരുന്നിട്ടു് ഒരു ഉള്ളംകൈയ് തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. ആ വശത്തെ കാൽ ആ കൈയുടെ മേൽഭാഗത്തു കൂടി പിന്നോട്ടുനീട്ടുക. മറേറ കാൽ മുന്നോട്ടുനീട്ടി തറയിൽ ഉറ പ്പിച്ചിട്ടു് മറെറ കൈയ് നീട്ടിപി ടിക്കുക.

#### വിശോദര

കുഹു, ഹസ്തിജിവെ എന്നീ നാഡികഠക്കുമദ്ധ്യേ സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന ഒരുനാഡി. പ്രധാനപ്പെ ട്ട് നാലു നാഡികളിലൊന്നാണി തു്.

## വിഷയം

ജ്ഞാനവസ്തു. പ്രാണായാമ ത്തിലെ പൂരകരേചകങ്ങരം. ഇന്ദ്രി യങ്ങരം മുഖേന ശേഖരിച്ചിട്ടുള്ള വസ്തുക്കളെ അന്തുകരണത്തിൽ സൂക്ഷിച്ചിരിക്കുന്നു. ബുദ്ധി അ തിരർാ അന്തർഭാഗത്തുചെന്നു ഗു ണദോഷങ്ങളെ വേർതിരിച്ചറിയുന്നു.

# വിഷയവ്യാപാരം

ഇന്ദ്രിയങ്ങരംകു വിഷയങ്ങളി ലുള്ള പ്രവർത്തനം

## വിഷയവതീ(പവൃത്തി

യോഗിക്കുമാത്രം അനുഭൂതിയിൽ വരുന്ന പ്രകാശശബ്ദ സുഗ ന്ധങ്ങരം. ഇവ പുറമേയുള്ള വ സ്തുക്കളിൽ നിന്നു ഉദ്ഭൂതമാ കുന്നതല്ല. ഇവ ആനുഭവികമാ യാൽ ധാരണാഭ്യസത്തിലേക്കു് യോഗാഭ്യാസിതത്പരനും സമർ ത്ഥനും ആയി ഭവിക്കും. യോഗി ദേഹത്തിനു മണമുണ്ടെന്നുള്ള വി ഖ്യാതവസ്തുത ഇവിടെ സ്മര ണീയമാകുന്നുണ്ടു്.

### വിഷാദം

മനസ്സമാധാനമോ ഉത്തേജന മോ ഇല്ലാത്ത മാനസികാവസ്ഥ. തമസ്സു്ആണു് പ്രധാനം.

# വിഷ<sup>ം</sup>ണു

ബ്രഹ്മം. ലോകസംരക്ഷണം ന ടത്തുന്നദേവൻ എന്നു പുരാണപ്ര സിദ്ധം. ആകാശം എന്നും അർ ത്ഥമുണ്ടു്. അനന്തവും, നീലവർ ണ്ണമയവും ആണു് വിഷ്ണു. അ ങ്ങനെയുള്ള ആകാശത്തെ ഒരു സ്വ രൂപമായി ചിന്തിക്കുന്നതാണു്വി ഷ്ണുചിന്ത.

# വിഷ°ണുഗ്രന°ഥി

പോണൻ സുഷുമ്നയിൽക്കൂടി മേൽപ്പെട്ടു സഞ്ചരിക്കുമ്പോരം ഇട യ്ക്കു വിശ്രമപ്രതിബന്ധകേന്ദ്ര ങ്ങരം മൂന്നു എണ്ണമുണ്ടു്. ഹൃദയ മാണു് ഇതിൻെറസ്ഥാനം അനാ ഹതചക്രം. മാറു രണ്ടു ശ്രന്ഥി കരം ബഹ്മഗ്രന്ഥിയും രുദ്രഗ്രന്ഥിയും ആകുന്നു.

# വിഷ<sup>്</sup>ണുപദം

അനാഹതധ്വനിയിൽ ലയിക്കു ന്ന മനസ<sup>ം</sup>സിൻെറ അവസ്ഥ.

#### വിഹരണം

ശരീരസഞ്ചാരത്തിൻെറ മാററം. കർമ്മേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ അഞ്ചു വൃ ത്തികളിൽ ഒന്നാണിതു്.മനുഷ്യർ മിക്കവാറും കാലുകരംകൊണ്ടാണു് വിഹരണം നടത്തുന്നതു്. ജീവിതാവസാനംവരെ നിലനിറു തേണ്ട വിഹരണത്തിനു സാമാന്യ കായിക വ്യായാമം ആവശ്യമാകുന്നുണ്ടു്. യോഗാസനങ്ങളും ശവസന്രകിയകളുമാണു് വിഹരണത്തിനു ഉത്തമമായുള്ളതു്.

#### വിക്ഷിപ്തം

ചിത്തത്തിൻെറ നാലു ഭൂമികക ളിൽ ഒന്നു". ഒററകാര്യത്തിനെക്കു റിച്ചു ഏകാഗ്രമായും സുശക്ത മായും പരിചിന്തനം ചെയ്യൽ.

## വിക്ഷേപം

വസ്തുക്കളിൽ മനസ്സിനെ നിവേശിപ്പിക്കൽ. മായയുടെ രണ്ടു ഭാഗങ്ങളാണു് വിക്ഷേപവും ആവ രണവും.സർവേശ്വരസാന്നിദ്ധ്യം സകലേടത്തും ഉണ്ടെന്നുള്ള ബോ ധം കൂടാതെ, കാണുന്ന ഓരോന്നി ലുംമനസ്സിനെ കടത്തിവിടുന്ന ഭാവമാണു് വിക്ഷേപം. ഈ പ്രകൃ തം നിലനിൽക്കുന്നെടത്തോളംകാ ലം മനസ്സിനു ഏകാഗ്രതയോ ആനന്ദമോ ലഭിക്കുന്നതല്ല.

### വിക്ഷേപസഹത്വം

വിക്ഷേപങ്ങളുടെകൂടെ ഉണ്ടാ കുന്നവ–ദൗർമ്മനസ്യം, അംഗമേ∫ ജയതചം (ശരീരംവിറയ°ക്കൽ) ശചാ സം പ്രശചാസം, ഇവ നാലും ചേര് ന്നുള്ള അവസ°ഥയെ സഹിക്കൽ.

## വീതരാഗം

യാതൊരു വസ്തുവിനോടും ചിതയോടുംപ്രസ്ഥാനത്തോടും മമതഇല്ലായ്മ. ഭവസാഗരം തരണം ചെയ്യുന്നതിനു് വിതരാഗിക്കു് കാലതാമസം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല.

# വീതരാഗഭയപ്രോധൻമാർ

രാഗം, ഭയം, ക്രോധം എന്നിവ ഒന്നും ഉണ്ടാകാത്തവർ. ഇവരാണു മോക്ഷമാർഗ്ഗത്തിലെ സാലോക്യ പദവിയിലെത്തിയവർ.

# വീരഭദ്രാസനം

വലതു കാലിൽ നിന്നിട്ടു് ഇട തുകാൽ പിന്നോട്ടു നീട്ടി ഉയർ ത്തുക. ഉടൽ മുന്നോട്ടുനീട്ടി ഉള്ളം കൈകഠം ചേർത്തു മുഖം ഉയർത്തി മുന്നോട്ടുനോക്കുക. രണ്ടു കാലു കഠംകും ഇടയ്ക്കു 90 ഡിഗ്രികോ ണു്ഉണ്ടായിരിക്കും.

#### വിമാസനം

ഒറുപാദം മറേറ കാലിലെ തുട മേൽവച്ചു നിവർന്നിരിക്കുക. വി രാസനസ്ഥനായിരുന്നിട്ടാണു് ഭ ഗവാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻ ജീവൻ ഉ ച്ചിയിൽകൂടി ബഹിഷ്കരിച്ചു പരംധാമത്തിൽ ലയിച്ചതു്. ആൽ അറമേൽ ഇരുന്ന അദ്ദേഹത്തി ൻറ ഒരു കാൽ താഴ്ത്തി ഇട്ടിരി കുകയായിരുന്നു.

# വീര്യം

അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിവരെ യോഗാഭ്യാസം ചെയ്യുന്നതിലേക്കു ബ്രഹ്മചര്യ പരിപാലനത്തോടെ നടത്തുന്ന ശ്രമങ്ങളിലെ വീര്യം ആ ണു് യോഗശാസ്ത്രത്തിലെ വീ ര്യം.ഇത്രയേറെ വീര്യം യോഗാഭ്യാ സിക്കു് ഉണ്ടായിരിക്കണം.

# വീരുസ°ഥിരത

ഇന്ദ്രിയ (ശുക്രം,ശുക്രം.ബിങു) ത്തിനു അൽപവും ഇളക്കം വരാ തെ അതു ശരീരത്തിൽ സുസ്ഥിര മായി നിലനിൽക്കുന്ന അവസ്ഥ. രാജയോഗിക്കുമാത്രമേ ഈ മഹോ ന്നത സ്വദ്ധി ഉണ്ടാകയുള്ളൂ. എ ന്നാൽ വേദാന്തയോഗികഠംകും ഇ തു സാദ്ധ്യമല്ലാതാകുന്നില്ല.

# വൃശ<sup>്</sup>ചികാസനം

കൈമുട്ടുകളും ഉള്ളം കൈകളും തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചിട്ടു്, കാലുകഠം ഉയർത്തി നടുവുവളച്ചു ഉള്ളംകാ ലുകഠം ശിരസ്സിൽ പതിക്കുക. ഉള്ളംകൈകളിൽ ഉടൽ നിറുത്തി കൈമുട്ടുകഠം വളയാതെ ഉള്ളംകാ ലുകഠം തലയിൽ വയ്ക്കുന്നതും വൃശ്ചികാസനംതന്നെ.

#### (പയോജനങ്ങ≎ം

നട്ടെല്ലിനും ഉദരപേശികാക്കും ശക്തി വർദ്ധന. മനശ്ശാന്തി യും സിദ്ധിക്കും. ഇതൊരു വി ഷമയോഗാസനമാകുന്നു.

## വൃത്തി

പ്രവർത്തനം. സകലചിത്തവൃ ത്തികളേയും നിരോധിച്ചു പോ ണായാമ പരായണനായിഭവിച്ചാൽ രാജയോഗി ആയിഭവിക്കും.

- 2) പ്രാണായാമത്തിലെ മൂന്നു നിലകയം ശ്വാസകോശങ്ങയ മിക്ക വാറും ഒഴിഞ്ഞും, അവ വായുവി നെക്കൊണ്ടു നിറഞ്ഞും, നെഞ്ഞു മാത്രം വായു നിറഞ്ഞും ഇരിക്കു ന്ന അവസ്ഥകയം.
- ദ) ത്രിഗുണങ്ങളുടെ പരസ്പ ര സംഘർഷത്തിനുള്ള പ്രേരണാ ശക്തി.
- 4) ജാഗ്രത്, സ്വപ്നം, സു ഷുപ്തി, തുര്യം, തുര്യാതീതം എന്നീ പഞ്ചാവസ്ഥകഠം. തുര്യാ തീതവസ്ഥയിൽ ഓംകാരം ഹംസ മ.നസികജപത്തിൽ ലയിച്ചുപോ കും. മനസ്സുംലയിച്ചു് ആന ദിക്കും.

# വൃത്തിനിരോധം

അഭ്യാസവും വെരാഗ്യവും കൊണ്ടാണു<sup>ം</sup> വൃത്തിയെ നിരോധിക്കേണ്ടതു<sup>ം</sup>. കായികമാനസിക വൃത്തികളുടെ സാർവത്രിക നിരോധമാണിതു<sup>ം</sup>. കായികമാനസി ക പ്രവർത്തനങ്ങ**ം** വൃത്തിക**ം** ആകുന്നു.

# വൃഷം

ജീവൻ നെഞ്ചിലെ അനാഹത ചക്രത്തിൽ വസിക്കുന്ന അവ സ്ഥ. എന്നാൽ ഇപ്പോഴും സത്വര ജസ് തമോഗുണബദ്ധമായിരി ക്കുന്നതിനാൽ, ത്രിധാബദ്ധൻത ന്നെ.

## വൃഷാസനം

ഇരുന്നിട്ടു വലത്തേ ഉപ്പൂററിയുടെമേൽ മലദ്വാരം വച്ചിട്ടു്, ഇട ത്തേ ഉപ്പൂററി ഇതിനടിയിൽകൂടി വലതുവൃഷണത്തിനടിയിൽ നി വേശിപ്പിക്കുക. അതിൻെറ ഉള്ളം കാൽ വലതു തുടയുടെ ഇടതുവ ശത്തുചേർന്നിരിക്കും.

## വൃക്ഷാസനം

നിന്നിട്ടു വലതുകാൽ മടക്കി ഇ ടത്തേതുടമേൽ വച്ചിട്ടു ഉള്ളം കൈകഠം തലയ്ക്കു മുകളിൽ നീ ട്ടി ചേർത്തു നിവർന്നു നിൽക്കു ക. അൽപസമയത്തിനുശേഷം ഇട തുകാൽ മടക്കിയും ഇതുപോലെ നിൽക്കണം.

#### വേഗരോധം

മലമൂത്രങ്ങളെ തടുക്കൽ. ഇതു രോഗകാരണമാകുന്നു. മലമോ മൂ ത്രമോ വിസർജനംചെയ്യണമെന്നു തോന്നുമ്പോയം അതു തൽക്ഷണം നടത്തേണ്ടതാണും. അല്ലാഞ്ഞാൽ രോഗബാധ **ഏതവ**സരത്തിലും ഉ ണ്ടാകും. 3 മിന്നിട്ടിനകം മലശോ ധന നടക്കത്തക്കവിധം വ്യായാമാ ദിക∞കൊണ്ടു ശരീരം ശരിയാക്കി സൂക്ഷിക്കണം. 3 മിനിട്ടിൽ കൂടു തത് സമയം മലവിസർജനത്തിനു വേണ്ടിവരുന്നവർക്കു കൂടക്കൂടെ വൈദ്യസഹായം അപേക്ഷണീയമാ ണു്. ദിനംപ്രതി 3 പാളയങ്കോടൻ പഴം രാത്രി ഭക്ഷിച്ചു മലബന്ധം ഉണ്ടാകാതെ ശരീരം സൂക്ഷിക്കുന്ന വറുണ്ടു°. യോഗാസനങ്ങ≎ വി ഗേഷിച്ചു ഉദരചലനാസനങ്ങ*ഠം* ചെയ്തുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവർ ക്കു **ാലമൂത്രവിസർജനം യഥാക്രമം ന** ടന്നുകൊണ്ടിരിക്കും. അഗ്നിസാ ര്യൂകിയ 5 മിനിട്ടിൽ 100 എണ്ണം ന ടത്തിയാൽ തൽക്ഷണം മലശോധന നടക്കും.

### വേദവിത്ത°

ജ്ഞാനി. സുഷുമ്നാനാഡി യിൽ പ്രാണപ്രവേശനം നടത്തി ആനന്ദിക്കാൻ കഴിയുന്ന ആളാണ്ട്ര രാജയോഗത്തിലെ വേദവിത്തും.

#### വേദാന്തം

ബ്രഹ്മജ്ഞാനം. പ്രപഞ്ചം മു ഴുവനും ഏകമായി ദർശിക്കയും എന്നാൽ ഒന്നും ദർശിക്കാതിരിക്ക യും ചെയ്യുന്ന ആളാണു് വേദാ തി. അംഗുഷ്ഠമാത്ര പുരുഷൻ ഹൃദയത്തിൽ പൊൻതാമരയ്ക്കു തുല്യം പ്രകാശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കു ന്നു എന്നാണു് ഹായോഗത്തി ലും ശ്വേതാശ്വതരോപനിഷത്തി ലും പ്രസ്താവിച്ചിരിക്കുന്നതു്. വേദാന്തിയ്ക്കു സുഖദുഃഖങ്ങളോ രോഗാരോഗങ്ങളോ രാപകലുക

# വേദിതവ്യം

നിർബന്ധമായി അറിഞ്ഞിരി കേണ്ടതും. ബ്രഹ്മം.തത്വജ്ഞാ നികയ ശബ്ദബ്രഹ്മമായ 'ഓം' ധ്യാനനിരതരെന്നും, ശബ്ദരൂപ രഹിത ബ്രഹ്മധ്യാനനിരതരെ ന്നും രണ്ടു വിധത്തിലുണ്ടും.

# വൈകൃതികം

സ്വന്തവും സ്വാഭാവികവും ആ യതല്ലാത്തതും. സ്വാഭാവികമായു ളളതും പ്രാകൃതം. ജൻമനാ ഉള്ള താണും പ്രാകൃതികഭാവങ്ങാം. വൈകൃതികഭാവങ്ങാം വിദ്യാഭ്യാ സവും പരിശീലനവുംകൊണ്ടും സമ്പാദിക്കാം. ജ<sup>ം</sup>ഞാനരാഗവിരാ ഗൈശചര്യങ്ങ**ം** നാലും വൈകൃതി കഭാവങ്ങളാകുന്നു.

#### വൈഖരി

ശബ്ദം പുറത്തുവന്നു് ശ്രവി കാവുന്നതാകുന്നതു്. പരാ, പശ്യ ന്തി, മദ്ധ്യമാ, ഘട്ടങ്ങരം കടന്നാ ണു് വൈഖരി ആയി ശബ്ദം പു റത്തുവരുന്നതു്. ശബ്ദത്തിൻെറ ഉദ്ഭവസ്ഥാനം മൂലാധാരമാകു ന്നു.

## വൈദ്യുതം

പഞ്ചാഗ്നികളിലൊന്നു്. സൂ ഷ്മശരീരസൃഷ്ടിയുടെ പ്രധാ നാംശം. അടിവയറിൻെറ അടിയ ററം മുതൽ പൊക്കിയ വരെയാണി തിൻെറ സ്ഥനം. ജാരാഗ്നിക്കു നിദാനവുമാകുന്നു ഇതു്.

# വൈഷ°ണവീമുദ്ര

ദൃഷ്ടികര തുറന്നു മുന്നോട്ടു നോക്കിയുള്ള ഇരിപ്പു്. ഇമവെട്ടു കയില്ല. യാതൊന്നും ദർശിക്കുക യുമില്ല. ബ്രഹ്മധ്യാനംതന്നെ അ നുഭവം. ശ്രീരമണ മഹർഷിയുടെ ബ്രഹ്മദ്ധ്യാനം ഈ വിധത്തി ലായിരുന്നു എന്നതു പ്രസി ദ്യമാണു്.

## വൈരാഗ്യം

വിരാഗത, വൈരാഗ്യം, പ്രാ ണായ<sup>ന</sup>മം, പവനധാരണം, മനോ ധാരണം ഇവ യോഗാഭ്യാസത്തിൽ അടങ്ങിയവയാകുന്നു. അനുഭവ നീയവും ഗുണാത്മകവും ആയ സകലത്തിനേയും ഉപേക്ഷിക്കലും വൈരാഗ്യവൃത്തി ആകുന്നു. ജീ വൻ ഹൃദയ പത്മത്തിൽ പ്രവേ ശിക്കുമ്പോയ വൈരാഗ്യം സി ദ്ധിക്കുന്നു~ തീവേമോക്ഷേച്ഛ യാൽജാതമാകുന്ന വിരാഗത.

#### വൈരാജം

ബ്രഹ്മത്തിൻെ പഞ്ചഭൂതാ ത്മകഭാവത്തിൽ – സ്ഥൂല രൂ പ ത്തിൽ—വിരാജമാനമായി ഭവിക്കു ന്ന ''ഓം'' നാദം ബ്രഹ്മത്തി ൻെറ സൂക്ഷ്മഭാവമാകുന്നു. ശ ബ്ദ ബേഹ്മത്തിൻെറ പരാഭാവം അൽപംകൂടി ഘനീഭൂതമായിട്ടു ള്ളതാണു് ഇതു്.

## വെശ്വരൂപ്യം

പ്രപഞ്ചം. കാണാവുന്ന സകല ഗോളങ്ങളുടേയും വസ്തുക്കളു ടേയും സംഹിത. കാണപ്പെടാൻ കൊത്തവായു അഗ്നികളും പ്ര പഞ്ചത്തിൽ അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു ഞൂ്. കാണപ്പെടാത്ത ഗോളങ്ങളും ഇതിലുയപ്പെടന്നു.

# വൈശ്ചാനരവിദ്യ

പ്രതൃഗാത്മാവിനെ ധ്യാനി കുന്നവിദ്യ. ക്രമമുക്തി സിദ് ധിക്യും. വിദ്യാസന്തിതികളിൽ മൂന്നാമത്തേതാണിതും.

#### വൈശ്ചാനരി

പഞ്ചധാരണകളിലൊന്നു്. തേ ജോവർദ്ധയാണു് ഇതിൻെറ ല ക്ഷ്യം. ഇന്ദ്രഗോപപ്രാണിയുടെ ചുവപ്പുനിറത്തിലായി അണ്ണാ ക്കിൽ ത്രികോണാകൃതിയിൽ സ് ഥിചെയ്യുന്ന ഇതിനെ ബീജമന്ത്ര മായ ''റം'' ജപിച്ചു ധാരണ നട ത്തിയാൽ യോഗിയ്ക്കു വഹ്നി ജയമുണ്ടാകും.

### വൈഷമ്യം

സാമ്യാവസ്ഥയുടെ രാഹിത്യം. മത്സരങ്ങാ പ്രത്യയസർഗ്ഗത്തി ഒൻറ 50 രൂപങ്ങളിലുണ്ടു്. അവ യാണു് വൈഷമ്യാവസ്ഥയിലെ സ്ഥിതി.

# വൈഷ<sup>ം</sup>ണവി

കണ്ണുകരം തുറന്നു മുന്നോട്ടു നോക്കിയിരിക്കുക. യാതൊന്നും കാണാതെ അന്തർലക്ഷ്യമായി സ് ഥിതിചെയ്യുകയാണിതു്. ഇമവെ ട്ടാതെ അനേകം മണിക്മൂർ ഈ നി ലയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യാൻ യോഗി കരക്കു കഴിയും.

# വ്യക്തം

ഗുണാത്മകവസ്തുക്കളെല്ലാം വ്യക്തമാകുന്നു സകലതും ക ണ്ലുകൊണ്ടു കാണാവുന്നതല്ലെങ്കി ലും. ബ്രഹ്മാ വ്യക്തവും അവ്യ ക്തവും ആകുന്നു. വ്യക്താവ്യ ക്തവും ഗുണാഗുണവും, രൂപാ രൂപവും, ഗന്ധരഹിതവും ആകു ന്നു ബ്രഹ്മൻ. അതിനാൽ ബ്രഹ്മം അപ്രമേയമാകുന്നു.

# വൃതിരേകസംജ്ഞ

ഇന്ദ്രിയപ്രവർത്തനങ്ങളെ ഒട്ടൊ കെ ജയിച്ചതിനുശേഷം, ബാക്കി ഇന്നതെല്ലാമുണ്ടെന്നുള്ള ചിന്ത. ഇ തു വൈരാഗ്യാഭ്യാസഭാഗമാകുന്നു ബാക്കി ജയിക്കാനുള്ള വികാരവി ചാരങ്ങളെ ഓർത്തു ദുഃഖിച്ചു പരി ഹാരം നേടണം.

# വ്യതീതജൻമം

കഴിഞ്ഞുപോയ ജൻമം–പൂർവ ജൻമം.

## വ്യവധാനം

മറവു്. അജ്ഞാനത്തിൻെറ എ ട്ടുകാരണങ്ങളിലൊന്നു്.

## വ്യവഹാരത്രയം

 ലൗകികം 2.കർമ്മശാസ്ത്രീ യം 3. മോക്ഷശാസ്ത്രീയം.

## വ്യാനൻ

വായുവിൻെറ ഒരു വിഭാഗം.വാ യു ഇല്ലെങ്കിൽ മനസ്സും ഇല്ല. ശരീരം മുഴുവനും വ്യാപിച്ചും പോണനെകൊണ്ടു് സകല ശാരീ രിക പ്രവർത്തനങ്ങളും നടത്തി കുന്നു.

## വ്യാമിശ്രവാക്യം

വ്യവസ<sup>്</sup>ഥാ ബോധമില്ലാതാക്കു ന്നവാക്യം.

## വ്യാഴവട്ടം

പന്ത്രണ്ടുവർഷക്കാലം. ഒരു ഉ ദ്ദേശ്യത്തിൻെ സാദ്ധ്യതയ് ക്കും 12 വർഷം ബ്രഹ്മചര്യവത ത്തോടെ നടത്തുന്ന യത്നം സഫ ലമാകുകതന്നെ ചെയ്യും. സഫല മാകാത്ത ഉദ്യമം മുടങ്ങിപ്പോകും.

# വ്യാഹൃതി

# വ്യുത് (കമജലനേതി

മൂക്കിൽകൂടി ജലം ഉള്ളിലേക്കു വലിച്ചെടുത്തിട്ടു° വായിൽകൂടി ബഹിഷ°കരിക്കുന്നതാണ° വ്യുത° (കമജലനേതി. കഫദോഷവിനാ ശംവരുത്തി ശിരോരോഗങ്ങളെല്ലാം നശിപ്പിക്കുന്നു. 3 തവണ ഇപ്രകാ രം കുളിക്കുന്നതിനുമുമ്പേ പ്രവർ ത്തിക്കാൻ ഒരു മിനിട്ടുമാത്രമേവേ ണ്ടിവരുന്നുള്ളൂ.

## വ്യോമം

ആകാശം. പഞ്ചഭൂതങ്ങളിലൊ ന്നു്. ശിരസ്സിലെ ബ്രഹ്മര ന്ധ്രമാണു് വ്യോമേശ്വരനായ സ ദാശിവൻെറ ആസ്ഥാനം. അവി ടെ ധ്യാനം ഉറപ്പിച്ചു് സമാധിസ് ഥരാകുന്ന രാജയോഗികളുണ്ടു്.

## വേ്യാമചക്രം

പേചരിമുദ്ര. ശുദ്ധശൂന്യാവ സ്ഥയാകുന്നു ഇതു്. അതുത നെ ആനന്ദം. ആകാശമന:സ്ഥി തി. ഒരു നാഴിക സമയമെങ്കിലും ഇപ്രകാരം ഇരിക്കാൻ കഴിയുന്ന തിനുതന്നെ അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാന വിഹീനർക്കു വളരെ പാടുപെടേ ഞ്ഞുണ്ടു്. സഹസ്രാര പത്മ ത്തിൽ പ്രോണമാനസങ്ങളെ ലയി പ്രിക്കുക. രാജയോഗികളുടെ സാ

# വ്യോമപഞ്ചകം

ശാംഭവിമുദ്രയിലെ ബാഹ്യാഭ്യ അരലക്ഷ്യങ്ങരം. സംയമാഭ്യാസ ത്താൽ ശാംഭവീമുദ്ര, വൈഷ്ണ വിമുദ്ര, വ്യോമമുദ്ര എന്നിവയെ സ്വാധീനമാക്കി സമാധിയെ പ്രാ പിക്കാൻ യോഗിക്കക്കു മാത്രം ക ഴിയും.

# വ്യോമവിജ<sup>ം</sup>ഞാനം

സമാധിസ്ഥനായ യോഗിയുടെ ആനന്ദാനുഭൂതിയെക്കുറിച്ചു ള്ള ജ്ഞാനം.

#### വ്രതം

പത്തു നിയ മങ്ങളി ലൊ ന്നു°. ഹിംസ, മോഷണം, കള്ളംപറയൽ, മൈഥുനം, സമ്പാദ്യം എന്നിവ യിൽനിന്നുള്ള മുക്താവസ്ഥ. ഉപവാസം ഒരു പ്രധാന ഘടകമാ കുന്നു.

#### ത

## ശക്തി

അവ്യക്തം വികസിച്ചു വ്യക്ത മായിത്തീരുന്നു. അതിൽ മാത്രമല്ല സകല ദൃശ്യാദൃശ്യങ്ങളിലും ശ ക്തി അന്തർലീനമായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്നുണ്ടു്. (2) കുണ്ഡലി നീ. ഇതു സാധാരണരിൽ ഉറങ്ങി ക്കിടക്കുമ്പോയ യോഗി അതിനെ ഉണർത്തി ഉയർത്തി ബ്രഹ്മരന് ധ്രത്തിൽ നിവേശിപ്പിച്ചു ആനന്ദി കുന്നു. അപ്പോയ യോഗിയും ബ്രഹ്മനും ഏകമായി പരിണമിക്കുന്നു.

# ശക<sup>ം</sup>തിചാലനം

മൂലബന്നത്തിലിരുന്നു ഉഡ് ഡിയാന ബന്ധംചെയ്യണം. ഇഡാ പിംഗലകളിൽക്കൂടി ശക്തിയാ യി ശ്വസനം നടത്തുക. കുണ്ഡ ലിനിശക്തി ഉണരും. വജോസന സ്ഥനായി ഭസ്ത്രികാപ്രോണാ യാമം ചെയ്താലും കുണ്ഡലി നിഉണരും. 4 നാഴികവീതം രാവി ലേയും വൈകുന്നേരത്തുംശക്തി ചാലനക്രിയ 3 മാസം അഭ്യസി ച്ചാൽ മൃത്യുഞ്ജയനായി ഭവിക്കു മൂലാധാരത്തിൽ നിന്നു കുണ്ഡ നീശക്തിയെ ഉണർത്തി (ഭൂമദ് ധൃത്തു് നിവേശിപ്പിക്കുക; വീ ണടും മൂലാധാരത്തിൽ എത്തിക്കു ക. ഈ പ്രക്രിയ തന്നെ ശക്തി ചാലനം എന്നു മൊത്തത്തിൽ പറ യാം.

### ശക<sup>്</sup>തിചാലനപരൻ

ശക്തിചാലനക്രിയ നടത്തുന്ന ആരം. ഒരു മണ'ഡലംകൊണ്ടു സി ദ്യിയുണ്ടാകും—കുണ്ഡ ലി നി ശക്തി ഉണർന്നു ആനന്ദനായി ഭ വിക്കും.

## ശക°തിചാലനിമുദ്ര

24 മുദ്രകളിൽ ഒന്നു്. മലദ്വാരം ചുരുക്കി, ദീർഘമായി ശാസിച്ചു് പോണാപാനൻമാരെ സംയോജി പ്പിക്കുക. ഇതു യോനീമുദ്രയുടെ പോരംഭപ്രവർത്തനമാകുന്നു. ദീർ ഘായുരാരോഗ്യങ്ങരം കൈയ്വരു

### ശക്തിനാഡി

പെരുംകുടലിൻെ താഴത്തെ അററം. വയർ ചുരുക്കി അൽപം ബലം പ്രയോഗിച്ചാൽ മലശോധ ന സുഗമമായിഭവിക്കും.

#### ശക്തം

മാങ്ങയണ്ടിയിൽനിന്നു മാവും മാവിൽനിന്നു മാങ്ങയണ്ടിയും ഉ ണ്ടാകുന്നു. ഒന്നിൽനിന്നു വൃ ക്തിത്വത്തോടുകൂടിയ മറെറാ ന്നു ജാതമാകുന്നില്ല. ഇതു സത് കാര്യവാദമാകുന്നു. കാര്യമുണ്ടാ കുന്നതിനു കാരണം ഉണ്ടായിരി കേണ്ടതുണ്ടു്. ഈ കാര്യകാരണ ബന്ധശക്തി സകലത്തിലും സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മപരിശോധനയിൽ ദൃശ്യ മാകുന്നതാണു<sup>ം</sup>.

### ശംകരൻ

സുഖത്തെ പ്രദാനം ചെയ്യുന്ന വൻ. ശിവൻ. യോഗേശ്വരനായി രുന്നു ശംകരൻ. അദ്ദേഹത്തിനു നിഗ്രഹാനുഗ്രഹശ ക്തി കളു മു ണ്ടായിരുന്നു.

#### ശംഖപ്രക്ഷാളനം

രാവിലെ പച്ചവേള്ളം ഒരു ഇട ങ്ങഴിയിലധികം കുടിച്ചു വയർ നിറയ്ക്കണം. വയറിനെ ഞെക്കി യും അമർത്തിയും കുലുക്കിയും വയറിലെ മലം മുഴുവൻ ഏഴെട്ടു തവണയായിപുറത്തു ചാടിക്കുക. ആഴ്ചയിലൊരിക്കൽ ഇപ്രകാരം പത്തുമിനിട്ടിൽ നടത്തിക്കൊണ്ടി രുന്നാൽ വയർ സമ്പൂർണ്ണമായി ശുദ്ധമാകും. സാമാന്യേന രോഗ ങ്ങളാന്നും ബാധിക്കുന്നതുമല്ല.

### ശംഖിനി

സരസ്വതീ ഗാന്ധാരീനാഡിക ളെ സംയോജിപ്പിച്ചുകൊണ്ടു് ഇട തു ചെവിക്കുള്ളിൽ പ്രവേശിച്ചി രിക്കുന്ന അദൃശ്യനാഡി.

#### ശബ<sup>്</sup>ദം

- "ഓം" കാരസാരൂപി ആണു് ഈശാരൻ. "ഓം" പുറപ്പെടുവി കുന്ന ശബ്ദം ആണു് യോഗിക ളുടെ ശബ്ദം കുറിക്കുന്നതു്.
- 2) ജൈവതൻമാത്ര ശരീരത്തി ലെ ശബ്ദ, സ്പർശ, രൂപ, രസ, ഗന്ധങ്ങ≎.
- 3) ആകാശത്തിനെ പ്രത്യേകമാ യികാണിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>.
  - 4) യോഗികരം ഇടതു ചെവി

യിൽ കേരംക്കുന്നനാദം.

## ശബ<sup>്</sup>ദശ്രവണാന്ത്യം

യാതൊരുതരം ശബ്ദങ്ങളുടേ യും ശ്രവണം ഉണ്ടാകാതിരിക്കുന്ന ധ്യാനാവസ്ഥ.

# ശബ്ദാനുവിദ്ധസമാധി

സംപ്രജ്ഞാതസമാധിയാണി തു്. ഇന്ദ്രിയ പ്രകാശശൂന്യം, മനശ്ശൂന്യം, ബുദ്ധിശൂന്യം, ശിവദ്ധ്യാനം. ഈ സമാധിയിൽ ഇടയ്ക്കിടയ്ക്കു ബോധം വന്നു പോകും. അതിനേയും ജയിക്കാൻ കഠിനപ്രയത്നം ചെയ്തിട്ടാണു് അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിയിൽ എ ത്തിച്ചേരേണ്ടതു്.

### ശമാദിഷട<sup>്</sup>ക്കം

ശമം, ദമം, ഉപരതി, ദ്വദ്വസഹ നം, ശ്രദ്ധ, സമാധാനം. ഈ ശമാ ദിഷട്കത്തിൽ പരിപൂർണതസി ദ്ധിച്ച ആളിനു മാത്രമേ താരക യോഗം ലബ്ധമാകയുള്ളൂ.

#### ശയനാസനം

ഉള്ളം കൈകഠം കവിരത്തടങ്ങ ളിൽ ചേർത്തും കൈമുട്ടുകളിൻ മേൽ നിൽക്കുക. കാലുകഠം പി ന്നോട്ടുനീട്ടി ഉയർത്തിയിരിക്കും. ഉടലിൻെറ ഭാരം മുഴുവനും കൈ മുട്ടുകളിൻമേലായിരിക്കും സ്ഥി തിചെയ്യുക.

#### ശരീരം

പഞ്ചഭൃതസഞ്ചിതമായ ദേഹം. ഇതിനു നാശമുണ്ടു<sup>ം</sup>. എന്നാൽ പ്രോണായാമപരായണനായ രാജ യോഗിയ<sup>ം</sup>ക്കു<sup>ം</sup> ഇഷ<sup>ം</sup>ടാനുസരണം ജീവിതം നിലനിർത്താൻ സാധി ക്കും. സാധാരണരുടെ ശരീരം''ശീ രൃതേ ഇതി ശരീര:'' തത്വം അനു സരിച്ചു്നാശം പ്രാപിച്ചുപോകു ന്നു.

ശരം

വായു.

### ശരശാസ<sup>ം</sup>ത്രം

പലതരം നിശ്വാസങ്ങളുടെ വി വരണം അടങ്ങിയശാസ<sup>്</sup>ത്രം. പ്രോ ണായാമശാസ്ത്രം.

## ശരീര(തയം

- 1) സ°ഥൂലശരീരം <u>കണ്ണു</u>കൊ ണടു കാണാവുന്ന ശരീരം.
- 2) സൂക്ഷ്മശരീരം. സാമാന്യ ശരീരം. സാമാന്യശരീരത്തിനുള്ളി ലുള്ള അദൃശ്യശരീരം. ജീവൻ മന സ്സു് എന്നിവയുടെ സംയോ ഗാവസ്ഥ.
- 3) കാരണശരീരം <u>—</u>ആത°മാവു° ആകുന്ന ശരീരം .

സകലർക്കും ഇങ്ങനെ മൂന്നുത രം ശരീരമുണ്ടു<sup>©</sup>. ഒന്നിൻെറ നാശം മററു രണ്ടിൻോയും നാശത്തിൽ ചെന്നെത്തും.

### ശരീരയാത്ര

ശരീരം നിലനിർത്തൽ.

#### ശരീരി

സ<sup>്</sup>ഥൂലസൂക്ഷ<sup>്</sup>മകാരണ ശരീര ങ്ങളെ ആശ്രയിച്ചുള്ളരൂപം.

#### ശലഭാസനം

കമിഴ്ന്നുകിടന്നിട്ടു് നീട്ടിയ കാൽ ഉയർത്തുക.കൈകഠംപിന്നോ ടുനീട്ടി മുഷ്ടിചുരുട്ടി തറയിൽ ഉറപ്പിക്കുക. ശ്വാസപ്പെരുക്കം കൊ ണ്ടാണു കാലുകരം ഉയർത്തുന്ന തു . ആ നിലയിൽ ശ്വാസം വിടു ന്നതല്ല. തലയും ഉയർന്നിരിക്കും. പ്രയോജനങ്ങരം നട്ടെല്ലിനു ശക്തിവർദ്ധിച്ചു അ

നട്ടെല്ലിനു ശക്തിവർദ്ധിച്ചു അ തു സുഗമമായി വളയ്ക്കുകയും തിരിക്കുകയും ചെയ്യാൻ ശക്ത മായി ഭവിക്കും. ദഹനശക്തി വർ ദ്ധിക്കും.

#### ശവാസനം

മലർന്നുകിടക്കുക. കൈകരം വ ശങ്ങളിൽ മലർന്നുകിടക്കും .കണ്ണു കയ പകുതി അടഞ്ഞും തല അത് പം ചരിഞ്ഞും സ°ഥിചെയ്യും. ശ വംകിടക്കുന്നതുപോലെ ചലനര ഹിതമായി കിടക്കുന്നതിനാൽ മൃ താസനം എന്നും പറയും. പ്രാണ ൻെറ സഞ്ചാരം മന്ദീഭവിക്കും. അ തുപോലെതന്നെ നാഡീ ചലനവും അഞ്ചുമിനിട്ടു കിടന്നാൽ സമ്പൂർ ണ്ണവിശേമമായി. യോഗവ്യായാമം അവസാനിപ്പിച്ചു°ശവാസനത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതോടെ ശരീര ക്ഷീണം മാറിയിരിക്കും. അനന്തരം ഒരു പുതിയതരം ഉൻമേഷത്തോ ടും ശക<sup>ം</sup>തിയോടുംകൂടിയായിരി ക്കും പോവുക. അങ്ങനെ വിചാ രിച്ചും അനുഭവിച്ചുംആണു് യോ ഗവ്യായാമങ്ങയ അവസാനിപ്പിക്കേ ണ്ടതു്.

### ശർവപീഠം

തലച്ചോറിലെ മേലേഅററം--ധ്യാ നസ<sup>ം</sup>ഥാനം.

### [ഡെ

അണ്ണാക്കിൽ നാക്കുചേർത്തു മ ലർന്നു കിടക്കുക.

## ശശിനാഡി

ഇഡ.

# ശാണ<sup>ം</sup>ഡില്യവിദ്യ

ആത്മാവുമനോമയനും പ്രാണനെ ദേഹമയനും തേജോരുപി യും ആയിട്ടു് ഉപാസിക്കൽ. (കമ മുക്തി ലഭിക്കും.

#### ശാന്തൻ

മനസ്സിനെ ജയിച്ചവൻ. ഏതു് അവസ്ഥാന്തരത്തിലും മനസ്സി നെ സമനിലയിൽ നിറുത്തുന്ന ആരം ദീർഘായുഷ്മാനും അരോ ഗിയും ആയിഭവിക്കും. ബുദ്ധി മാനും ആകും.

#### ശാന്തി

സുഖദുഖങ്ങളും, രാഗദോഷ ങ്ങളും ഇച°ഛാചിന്തകളും ഇല്ലാ അ മഹോന്നതാവസ്ഥ

### ഓം ശാന്തി:ശാന്തി:

ഉപനിഷത്തുകഠം തുടങ്ങിയ അ ദ°ധ്യാത്മശാസ്ത്ര ഗ്രന്ഥങ്ങളി ലെ ഓരോ അദ്ധ്യായം അവസാ നിക്കുന്നതു് മേൽക്കാണുന്ന ഏഴു അക്ഷരം ചേർത്തു് എഴുതിയിട്ടാ യിരിക്കും.വായിക്കുന്ന ആളിൻൊ മനസ്സിനു പ്രശാന്തി ഉണ്ടാകു മാറാകട്ടെ എന്നുള്ള ആശംസ ആ ണിതു്.

#### ശാത്തം

സത്വഗുണം ഉളവാക്കുന്ന മാന സികാവസ്ഥ. ബ്രഹ്മം പ്രകാ ശിക്കുന്നതും.രജസ്സും ഘോരത യും,തമസ്സും മൂഢ്ഭാവവും ഉള വാക്കുന്നു. (2) ഓം ഉച്ചരിക്കുന്ന തിലെ ഒരുഭാവം. മററു മൂന്നുഭാ വങ്ങ**െ** ഹ്രസ്വ, ദീർഘ, പ<sup>്</sup>ളു ങ്ങരം ആകുന്നു.

# ശാംഭവീമുദ്ര

മുന്നോട്ടു നോക്കി കണ്ണുകയ തുറന്നിരിക്കുക; യാതൊന്നും കാണാതെ ബ്രഹ°മദ°ധ്യനം ചെ യ്യുന്ന അവസ്ഥയാണു് ഈ മു ദ്ര. ഈ ധ്യാനത്തിൽ യോഗി രാജ യോഗി ആയിഭവിക്കും. ആത<sup>്</sup>മാ നന്ദാനുഭൂതിലഭിക്കും. ഷോൻമേഷരഹിതമായ ഈ അവ സ°ഥയിൽ ആണു° അന്തർ ദൃഷ°ടി മുഖേന ബ്രഹ്മദർശനംനടത്തുക. താരകയോഗിനയനങ്ങയ . പകുതി അടച്ചും നാസാഗ്രത്തിലോ ഭൂമ ദ<sup>്</sup>ധ്യത്തിലോ നോക്കിയും എന്നാൽ യാതൊന്നും ദർശിക്കാതെയും ബ്ര ഹ°മദ°ധ്യാന നിരതനായി വർത്തി ക്കും. ഇതൊരൂതരം കുഭകംകൂടാ തുള്ള സമാധി എന്നു പറയാം. പ്രോണൻ സഹസ്രാരപത്യമത്താൽ നിവേശിപ്പിച്ചും ശാംഭവീമുദ്ര അ ഭൃസിക്കാം.ശാംഭവി മുദ്രയിൽ നാ ക്കു° അണ്ണാക്കിൽ വളച്ചുവച്ചുഖേ ചരിമുദ്രയിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന യോഗികളുമുണടു്.

#### ശാംഭവം

ശംഭുവിനെ സംബന്ധിച്ചതു്. യാതൊന്നിലും നിന്നു് ജനിക്കാ അതു്.അതിന ൽബ്രഹ്മം ശംഭു ആകുന്നു. ു(2) സുഷുമ്ന

#### ശാരദ

ശരൽക്കാലം സംബന്ധിച്ച ഈ കാലത്തുമാ(തമേ പ്രാണായാമാഭ്യ സനം ആരംഭിക്കാൻ പാടുള്ളു. ആ ശസ്ററാ് മദ്ധ്യം മുതൽ നവംബർ മദ്ധ്യംവരെയാണു് ശരൽക്കാലം ഇതു<sup>ം</sup> ഉത്തരഭാരതത്തിലെ സ<sup>ം</sup>ഥി തിയാകുന്നു.

### ശാരീരം

സ°ഥൂലം, സൂക്ഷ°മം, കാരണം എന്നു മൂന്നുതരം ശാരീരം ഉണ്ടു° സകലർക്കും. ഈ അവസ°ഥയാ ണു ശാരീരം.

# ശാരീരിക തപസ°സു°

ദേവദിജഗുരു പ്രാജ്ഞപൂജനം ശൗചം, ആർജവം, ബ്രഹ്മച ര്യം, അഹിംസ ഇവ അഞ്ചും ചേർ ന്നുള്ളതും.

#### ശാശ്വതം

സുസ്ഥിരമായി എന്നെന്നും നിലനിൽക്കുന്നതു°. ബ്രഹ°മം. ശാശചതപദം

ബേഹ്മാനന്ദാനുഭൂതി. ഇതാ ണു മനുഷ്യ ജൻമോദ്ദേശ്യം.

# ശിഖാപ്രാണമയീവൃത്തി

മന:പ്രാണങ്ങളെ സഹസ്രാരപ ത്മത്തിൽ നിവേശിപ്പിച്ചു പ്രാ ണായാമരഹിതമായി സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന അവസ്ഥ.

### ശിഖിസ°ഥാനം

അഗ്നിസ്ഥാനം. ഗുദത്തിനു $1^{1/}_2$  ഇഞ്ചു മുകളിലും ജനനേന്ദ്രി യത്തിനു  $1^{1/}_2$  ഇഞ്ചു താഴെയും ആയുള്ള സ്ഥാനമാണിതു്.

# ശിര:കപാലരുദ്രാക്ഷം

പുരികമദ്ധ്യേ ശിവന്റെ മൂ ന്നാം കണ്ണുസ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന തായി ധ്യാനിച്ചാൽ വിദ്യുത്പു ഞ്ജസമമായ ഒരു പ്രേയുണ്ടാകു ന്നതു കാൺമാൻ കഴിയും. അതു നിത്യാനദത്തിലേക്കു സാധകനെ നയിക്കും. സിദ്ധൻമാരെ ദർശി ച്ചു അവരുമായി സംഭാഷണം ചെ യ്യാനും സാദ്ധ്യമായിത്തീരും.

#### ശിരസ°സ°

പ്രാണമാനസങ്ങളെ ഒടുവിലായി യോഗികഠം നിറുത്തുന്നതു് ശിരസ്സിൻെറ മേലേ അററത്തുള്ള ഭാഗമായ സഹസ്രാര പത്മ ത്തിലാകുന്നു. ജീവിതം വേണ്ടെ ന്നു തോന്നുമ്പോരം ഉച്ചിയിൽകൂ ടി അനായാസമായി പ്രാണനെ അ നന്തതയിലേക്കു ബഹിഷ്കരി ച്യു് നിർവാണം പ്രാപിക്കും രാജ

### ശിരശ<sup>്</sup>ചക്രം

സഹസ്രാരപത്മം.

#### ശിവം

ബ്രഹ്മം, ആത്മാവു്. യോ നിമുദ്രാഭ്യാസത്തിൽ ശിരസ്സി ലെ ബ്രഹ്മരന് ധ്രത്തിൽ ആത്മാ വിനെ ലയിപ്പിച്ചു് യോഗികരം ആനന്ദിക്കാറുണ്ടു്. ജ്ഞാനയോ ഗം തന്നെ ശിവം.

### ശിവൻ

ത്രിമൂർത്തികളിൽ ഒരു ദേവൻ. ആശ്രിതർക്കു് മംഗളം നൽകുന്ന ദൈവം ആകയാൽ പേരു സാർ ത്ഥകംതന്നെ. അഷ്ടാംഗയോഗ ത്തിലെ അസംപ്രജ്ഞാത സമാ ധിവരെ അധിരോഹണം ചെയ്തി ടുള്ള ദൈവ സാരൂപം എന്നതാ ണു് പുരാണപ്രസിദ്ധി. ത്രി മൂർത്തികളായ ബ്രഹ്മാ വി ഷ്ണുമഹേശ്വരൻമാർ എല്ലാവരും പോണായാമത്തിൽ പരമോന്നതപ

# ശിവചക്രചതുഷ<sup>ം</sup>ടയം

ഇഡാപിംഗലാസുഷുമ്ന കരം മൂന്നും കുണ°ഡലിനീശക°തി യും. ഇവ സംയോജിക്കുന്നതു (ഭൂമദ°ധ്യത്തിലാകുന്നു.

### ശിവതാണ<sup>ം</sup>ഡവം

ശിവൻെറ ഒരു പ്രത്യേക തരം നൃത്തവിശേഷം. ശിവക്ഷേത്രമണ് ഡപത്തിൽ അര മണിക്കൂറോളം നീണ്ടു നില്ക്കുന്ന ഈ നൃത്ത ത്തിൽ ചിലബോഹ്മണർ പ്രാവീ ണ്യം സമ്പാദിച്ചിട്ടുള്ളതായി കണ്ടി ടുണ്ടു്, അനേകം യോഗാസനങ്ങളു ടെ സാധീനത സംഘടിച്ചുള്ളതാ ണിതു്.

### ശിവപ്രിയ

ശിരസ<sup>ം</sup>സിൽ നിന്നു ഒഴുകുന്ന അമൃതധാര.

### ശിവസ°ഥാനം

പുരികങ്ങളുടെ മദ്ധ്യം. അവിടെ ദൃഷ്ടികയ ഉറപ്പിച്ചാൽ ആന ങം ശിവാനന്ദം—ബ്രഹ്മാനന്ദം അ നുഭവിക്കാം. ഏകാഗ്രതയും, പ്ര ശാന്തിയും അനുഭവവേദ്യമാകുന്ന തിനു പുരികങ്ങളുടെ മദ്ധ്യേ ദൃഷ്ടികയ ഉറപ്പിക്കുണ്ടതു അ ത്യാവശ്യമാകുന്നു. ഇത്തരം ധ്യാ നയോഗികളാണു് ഭാരതത്തിൽ അ ധികവും ഉള്ളതു്.

# ശിവാംബു

മൂത്രം.സ്വന്തം മുത്രത്തിനു ഒര ഷധവീര്യമുള്ളതിനാൽ അതുകു ടിക്കുന്ന ചില കാപാലിക യോ ഗാഭ്യാസിക**ം** ഇൻഡ്യയിലുണ്ടു". രാവിലെ സ്വന്തം മൂത്രം കുടിക്കു ന്നതു" അയുരാരോഗ്യവർദ്നയ് ക്കുകാരണമാകുന്നു എന്നതും ഇൻഡ്യൻ പ്രധാനമന്ത്രി ആയിരു ന്ന മൊറാർജി ദേശായി പ്രഖ്യപ പനം ചെയ്തുട്ടുണ്ടു്. െപ്പോഴ ത്തെ കേന്ദ്രാരോഗ്യമന്ത്രിയും ഇ തു° പ്രഖ്യാപിച്ചിട്ടുണ്ടു° ഇവർ ഇരുവരുംസചന്തം ശിവാംബു രാവിലേ പാനം ചെയ്തു ആരോ ഗൃവാൻമാരായി ജീവിതം നയിക്കു ന്നതും പ്രശസംതവസംതുതയാകു ന്നു.ശിവാംബുപാനം ഉത്തമമാന്നെ ന്നു യോഗതതോപനിഷത്തിലും ഹഠ പ്രദീപികയിലും പ്രഖ്യാപ നം ചെയ്തിട്ടുണ്ടു്.

#### ശിവോഹം

ഞാൻ ശിവനാകുന്നു എന്ന ഭാവ ന. ഈ മൃന്തം സദാജപിച്ചുകൊ ണ്ടിരിക്കുന്ന മഹാ സന്യാസിമാർ ഇപ്പോഴും ധാരാളമുണ്ടു". ഇതിനെ ക്കാരം ശിവമയ (മംഗളകരം) മായ മറെറാരു ചിന്തഇല്ല; ശബ്ദവുമി ല്ലതന്നെ. സ്വാമിവിവേകാനന്ദൻ പലപ്പോഴും **ം** ശിവോഹമന്ത്രവും ശിവോഹധ്യാനവും നടത്തിയിട്ടു ള്ള മഹാപുരുഷനായിരുന്നു. ''അ ഹംബ്രഹ്മാസ്മി'' എന്ന മഹാ വാകൃചതുഷ<sup>്</sup>ടയത്തിലെ ആശയം തന്നെ ഇവിടെ മൂന്നു അക്ഷരത്തിൽ കാണിച്ചിരിക്കുന്നു എന്നേയുള്ളൂ. മഹാത്മാഗാന°ധി സർവദാ ''ഹ രേറാം'' മന്ത്രം ജപിച്ചുകൊണ്ടിരു ന്നതുപോലെ ''ശിവോഹം''മന്ത്രം സർവദാ ജപിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന തു ജീവിതസൗഖ്യത്തിനു നിഭാന മായിപരിണമിക്കുന്നതാണു്.

### ശിശിരം

നവംബർ 15--ാംന- മുതൽ ജാനു വരി 15--ാംന- വരെയുള്ള രണ്ടുമാ സക്കാലം. തണുപ്പുകാലമാകയാൽ പോണായാമം ആരംഭിക്കാൻ പാടി ല്ലാത്തകാലമാണിതു<sup>ം</sup>.

### ശീതളി

ഒരുതരം പ്രാണായാമം. നാക്കിനെ പുറത്തോടുനീട്ടി പൂരകം നട ത്തുക. വായിലും മൂക്കിലുംകൂടി വായു ഉള്ളിൽ കടക്കുന്നതിനാൽ ദേഹത്തിനുകുളിർമ്മലഭിക്കുന്നു. രേചിക്കേണ്ടതും വായ്ങ്ങടച്ചിട്ടു മൂക്കിൽക്കൂടിമാത്രമായിരിക്കണം പ്രയോജനങ്ങഠം പൈദാഹങ്ങഠം, ഗുൻമൻ യകൃ ത്തും, പ്ളീഹ, പിത്തം, ജാരം, വിഷം എന്നിവയെയെല്ലാം നശി

## ശീർഷപാദാസനം

കമിഴ്ന്നു° കിടന്നിട്ടു° ഉള്ളം കാലുകരം ശിരസ്സിൽവച്ചിട്ടു° കൈകരംകൊണ്ടു° കാൽവിരലുക ളെ പിടിക്കുക.

### ശീർഷഹസ്താസനം

ഗീർഷാസനസ്ഥനായതിനുശേഷം ഉള്ളംകൈകാ തലയുടെ ഇട തും വലതും വശങ്ങളിൽ ഉറപ്പി കുക. (2) ഈ നിലയിൽ ഉള്ളം കൈകളിൽ മാത്രമായി ശീർഷാസ നസ്ഥനാവുക. (3) കൈമുട്ടുക ളും ഉള്ളംകൈകളും തറയിൽ ഉറ പ്പിച്ചുശീർഷാസനസ്ഥനാവുക.

### ശീർഷാസനം

വലതുകൈവിരലുകാ ഇടതു വിരലുകളിൻമേലോ, ഇടതുകൈ വിരലുകാ വലതുകൈയിലോ ചേർക്കുക. കുത്തിയിരുന്നിട്ടു് തലയുടെ നെററിയ്ക്കുമേലുള്ള

അതിൻമേൽ വ പകുതിഭാഗം യ്ക്കണം. കാലുകയ നേരെ നിവർത്തി നിൽക്കുക. തല യുടെ പിൻഭാഗം പകുതി തറയിൽ ഉറപ്പിക്കണം. കാൽ അൽപാൽപ മായി ഉയർത്തി ഓരോ നിലയിലും 2.3 മിനിട്ടു സ°ഥിതിചെയ°തു ശ രീരത്തിനു ഉറപ്പും ബാലൻസും വരുത്തേണ്ടതാകുന്നു. ഇതിലേക്കു രണ്ടു മാസത്തെ പരിശേമം വേണ്ട തുണ്ടു°. (2) കാലുകയ ഇടത്തോ ട്ടും വലത്തോട്ടും നീട്ടിനിൽക്കാം കാലുക∞ മുന്നോട്ടും പിന്നോടും നീട്ടിയും നിൽക്കാം. (3) ശീർഷാ സനത്തിൽ പത്മാസനം ബന്ധി ച്ചുനിൽക്കുന്നതിനെ പത്മശീർ ഷാസനം എന്നുപറയും . (4) പത്മ ശീർഷാ സ ന സ<sup>ം</sup>ഥനായതിനുശേ ഷം കാലുക≎ മുഖത്തിനടുത്തേ ക്കു വളച്ചുകൊണ്ടുവന്നു തറയ<sup>ം</sup> ക്കു അൽപം മുകളിൽ കാൽമുട്ടു കയ എത്തിച്ചു സ്ഥിതിചെയ്യണം യാതൊരു രോഗവും ശരീരത്തി നെബാധിക്കാതെ അതിനെ നില നിറുത്തും. ഏകാഗ്രതയുണ്ടാകും. ചിന്താശക്തി വർദ്ധിപ്പിക്കും. ഭ്രാന്തനെ ഇതിൽ നിറുത്താൻ കഴി യുമെങ്കിൽ അയാളുടെ ഭ്രാന്തു' ആ റുമാസംകൊണ്ടു ശമിക്കും. കു ഷ്ഠരോഗംവരെ ശമിപ്പിക്കാൻ ക ഴിവുള്ളതാണു് ശീർഷാസനം ഇന്ദ്രിയനഷ<sup>്</sup>ടംവന്നാൽ 24 മണി ക്കൂർസമയത്തേക്കു ഈ യോഗാസ നം അഭ്യസിക്കാൻ പാടുള്ളതല്ല. അങ്ങനെ അനുഷ<sup>ം</sup>ഠിച്ചാൽ (ഭാന്തു രോഗം വനേക്കും . ലൗകികർ 5 മി നിട്ടിൽ കൂടുതൽ അനുഷ<sup>ം</sup>ഠിച്ചു ഹൃദ്രോഗവും മററും വരുത്തിവ യ<sup>ം</sup>ക്കരുതു<sup>ം</sup>. ഉള്ളംകൈകളിൽ മാ (തമായും ശീർഷാസനസ<sup>്</sup>ഥനാ

കാൻ കഴിയും. പ്രയോജനങ്ങയ

ആസനരാജനായി ശീർഷാസന ത്തേയും ആസനരാജകുമാരനായി സർവാംഗാസനത്തേയും ചാര്യൻമാർ പരിഗണിച്ചുപോരു ന്നു.നരച്ചതലമുടി കറുക്കുകയും, **വെള്ളെഴുത്തുകൂ**ടാതെ വാർദ<sup>്</sup>ധ കൃത്തിലും **ംകഴിച്ചുകൂട്ടുകയും** ചെയ്യുന്നതിനു<sup>ം</sup> ഈ ആസനരാജ അഭൃസിച്ചുകൊണ്ടിരുന്നാൽ മതിയാകും. ശരീരത്തിനു സാർവ ത്രികമായി ലാഘവവും മനസ് സിനും അനവരതമായി ഉൻമേഷ വും ബുദ്ധിയ്ക്കു് ദൃഢമായ ആലോചനാശക്തിയും വർദ്ധി പ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കും. ഇൻഡ്യൻ പ്രധാനമന്ത്രി ആയിരുന്ന ജവഹർ ലാൽനെഹ്റു 72 വയസ°സുവരെ യും ഏതു ദേശത്തായിരുന്നാലും ശീർഷാസനം 5 മിനിട്ടുസമയം അ ഭൃസിക്കാറുണ്ടായിരുന്നു.

# ശുകമാർഗ്ഗം

വളരെ വേഗം സുഖമായി പ്രാ ണ ബഹിഷ്കരണം നടത്തുന്ന മാർഗ്ഗം. സാവധാനത്തിൽ പ്രാ ണ ബഹിഷ്കരണം നടത്തുന്ന മാർഗ്ഗം വാമദേവമാർഗ്ഗമാകു ന്നു -- പിപീലികാമാർഗ്ഗം ആ ണിതു്.

പ്രാണായാമമാർഗ്ഗേണ നി ത്യാനന്ദം അനുഭവിക്കുന്നതിലേ ക്കു് ഉദഗ്രപ്രവർത്തകൻമാർ ശു കമാർഗ്ഗ സഞ്ചാരികളായി പ്ര യത്നിക്കുന്നു. പിപീകാമാർ ഗ്ഗ സഞ്ചാരികരം സാവധാന ത്തിൽ വളരെകാലത്തെ പരിശ്രമം കൊണ്ടു മാത്രം നിത്യാനന്ദം അ നുഭവിക്കുന്നു. ഇവർ മന്ദ്യപർ ത്തകരാകുന്നു.

## ശുകമാർഗ<sup>്</sup>ഗസഞ്ചാരിക*ം*

പക്ഷികാം പറക്കുന്നതുപോലെ അതിവേഗം ഉദഗ്രപ്രാണായാമം ചെയ്തു അസംപ്രജ്ഞാത സമാ ധിയെ പ്രാപിക്കുന്ന യോഗിവരേ ണൃൻമാരാണും ശുകമാർഗ്ഗ സ ഞ്ചാരികാം. ഇതിനു വിപരീതമാ ണും മന്ദബുദ്ധികളുടെ പിപീ ലികാമാർഗ്ഗം.

### ശുകം

ശുക്ളം. ജീവിതം നിലനിറു തതുന്ന മഹോന്നത ദ്രവരൂപ സാധ നം. ഇന്ദ്രിയം.

## ശുക്ളസ്ഥിരത

ശുക്ളത്തിനു ശരീരത്തിൽ സ്ഥിരത സിദ്ധിച്ചാൽ മന സ്സിനും ശരീരത്തിനും സ്ഥി രത ലഭിക്കും. ശരീരത്തിനു സുഗ ന്ധവും സ്ഥിരതലഭിക്കും. വായു വിനും സ്ഥിരതലഭിക്കും, സി ദ്ധാസനത്തിൽ 15 മിനിട്ടുവീതം ദിവസംപ്രതി സ്ഥിതി ചെയ്താൽ ശുക്ളസ്ഥിരതലഭിക്കും.

# ശുക<sup>്</sup>ളമാനസജയം

ശുക്ളസംരക്ഷണവും മനോനി യന്ത്രണവും ആണു് ജീവിത വിജ യകാരണങ്ങാം.

# ശുചി

ശുദ്ധി. ഇതു സാത്വികലക്ഷ ണമാകുന്നു. ധർമ്മ, ജ്ഞാന,വൈ രാഗ്യൈശവര്യങ്ങാം സാത്വികരൂപ ബുദ്ധിയാകുന്നു. ശൗചം ആണു ഒരു ആചാര്യലക്ഷണം.

## ശുചിത്വം

രാജയോഗ മാർഗ്ഗത്തിൽ പ്ര വേശികുന്നതിനു കായികവും മാനസികവും ആയ ശുചിത്വം അതൃതാപേക്ഷിതമാകുന്നു. ബ്ര ഹ്മചര്യംകൊണ്ടുള്ള ശരീരശുദ് ധിയാണു പരമോത്കൃഷ്ടമായ ശുചിത്വം.

# ശുണ<sup>ം</sup>ഡാസനം

കാലുകരം ഇരുവശങ്ങളിലായി അകററി നിന്നിട്ടു് ഉള്ളം കൈകരം ചേർത്തു കുനിഞ്ഞു കാലുകരം കിടയിൽക്കൂടി പിന്നോട്ടു നീട്ടു ക. ശാസം വിട്ടുകൊണ്ടാണു് ഈ പ്രവർത്തനം വേണ്ടുന്നതു്. ഇങ്ങനെ 10 തവണയാകളെ. അര മിനിട്ടു് വിശ്രമത്തിനുശേഷം കാ ലുകരം അടുപ്പിച്ചു നിന്നിട്ടു് കു നിഞ്ഞു കൈകരം കാലുകളുടെ ഇ ടതും വലതും വശങ്ങളിലായി പിന്നോട്ടു നീട്ടി ഉയർത്തുക. ശാാ സം വലിച്ചുകൊണ്ടു ഉയരുക.

ആന തുമ്പിക്കെയ° ആട്ടിക്കൊ ണ്ടിരിക്കുന്നതു° കാലുക∞ക്കു ഇ ടയിലും ഇരുവശങ്ങളിലും ആയി ട്ടായിരിക്കുമല്ലൊ. ശുണ്ഡം എ ന്നാൽ ആന എന്നു° വാഗർത°ഥം. സകലമനുഷ്യരും രാവിലെ ഈ അഭ്യാസം മരണപര്യന്തം നടത്തി ക്കൊണ്ടിരിക്കേണ്ടതാകുന്നു, നടു വ° നിവർന്നും മലബന°ധം അക ററിയും ആരോഗ്യം വർദ്ധിപ്പി ക്കുന്ന ഈ യോഗാസനം വൃദ<sup>്</sup>ധൻ തുടങ്ങാവുന്നതാണു°. മാർക്കും ശുണ°ഡാലശബ°ദത്തിനുആനയു ടെ തുമ്പിക്കെയ് എന്നും അർ ത°ഥമുള്ളതിനാൽ ശുണ°ഡാസന ത്തെ ശുണ<sup>്</sup>ഡാലാസനം എന്നും

## യോഗ നിഘണ്ടു

പറയാറുണ്ടു്.

## ശുദ്ധം

അവിദ്യോ കേശമോ ഇല്ലാത്ത ആളായിത്തിരുമ്പോഠം ശുദ്ധബ്ര ഹ്മത്തേ അറിയുന്ന ശുദ്ധചി അനായി ഭവിക്കും.

# ശുദ°ധമലിനവാസനക∞-

ജൻമവിനാശത്തിനു ശുദ്ധവാ സനയും ജൻമത്തിനു മലിനവാസ നയും കാരണമായി ഭവിക്കുന്നു.

# ശുദ<sup>്</sup>ധാചലം

കൈലാസം. ചിദാകാശധ്യാന പ്രവീണൻ പ്രകാശദർശനാനന്തര മുള്ള അഭ്യാസത്താൽ പ്രകാശത്തി ൻറ സംരക്ഷകൻ ആയി ഭവിക്കു ന്നു.

## ശുഭം

പത്തു പ്രധാനനാഡികളിൽ ഒ ന്നു°.

## ശുഭവാസന

ദൈവ ചിന്തയിലേക്കുള്ളവാസ ന. അശുഭവാസന ദു:ഖത്തിലേ ക്കു°മനുഷ്യരെ നയിക്കുന്നു.

# ശുഭേച<sup>്</sup>ഛ

മോക്ഷചിന്ത. നിത്യാനന്ദത്തി ലേക്കുള്ള മാർഗത്തിലെ പഞ്ചാവ സ്ഥകളിലൊന്നു്.

## ശൂന്യം

ഖേചരിമുദ്രാസ്ഥാനം. അണ്ണാ ക്കിൽ മേലേ അററം. ആസനമുദ്രാ പ്രാണായാമങ്ങളുടെഅഭ്യസനം മു ഖേന പ്രാണൻ അവിടെ ഉറച്ചു ആ നന്ദം ഉളവാക്കുന്നു. ആത്മബോ ധാതീതാവസ<sup>ം</sup>ഥയാണിതു<sup>ം</sup>.

## ശൂന്യകം

ബാഹ്യകുംഭകം.

## ശൂന്യതാഭ<sup>ം</sup>ധ്യാനം

നടക്കുമ്പോഴും ഇരിക്കുമ്പോ ഴും, ഭക്ഷണം കഴിക്കുമ്പോഴും, ഉറ ഞ്ജുമ്പോഴും ശൂനൃതയെ ധ്യാനി കുന്നതിനു കഴിയുന്നയോഗി ചി ഓകാശത്തിൽ ലയിക്കുന്നവനായി ഭവിക്കും.അതുതന്നെ അത്യാനന്ദം. വേദാന്തയോഗി ആണു് ഈ മഹാപുരുഷൻ.

# ശൂന്യപദവി

സുഷുമ്നാന്തർഭാഗം.

## ശൂന്യാശൂന്യം

രാജയോഗസമാധി.

## ശൂരാ

നാഭിയിൽനിന്നു ഭ്രൂമദ<sup>്</sup>ധ്യത്തേ ക്കു പോകുന്ന ഒരു നാഡി.

#### ശോധന

പരിശുദ്ധീകരണം. ഷട്ക്രി യകാം നടത്തി ദേഹശുദ്ധിവരു അൽ.

#### ശോധന (പാണായാമം

നാഡീശുദ്ധി പ്രാണായാമം. സാഷാൽ പ്രാണായാമത്തിനു മു സു്നാഡീശോധന നടത്തേണ്ടതു് അത്യാവശ്യമാകുന്നു. അതും പ്രാണായാമം കൊണ്ടുതന്നെയാകാം. ഷട് കർമ്മാനുഷ്ഠാനം കൊണ്ടു നാഡീ ശുദ്ധിവരുത്തുന്നവരും ഉണ്ടു്. അനുലോമവിലോമപ്രാണായാമം 12 എണ്ണം ചെയ്താൽതന്നെ

വിയർപ്പുണ്ടാകും. അതിനെ കൈ കഠംകാണ്ടു തുടച്ചു ശരീരത്തിൽ ചേർക്കണം. ക്രമേണ ബ്രഹ്മച ര്യാനുഷ്ഠാനത്താൽ വിയർപ്പുകാ ണാതാകും. ദേഹമനശ്ശക്തി കഠ വർദ്ധിച്ചു രാജയോഗപദ വിയിൽ എത്തിച്ചേരും.

#### ശോഷണി

നഭോധാരണ.

#### ംഥല

''നിയമ''ങ്ങളിലൊന്നായ ശു ചിത്വം. മണ്ണും വെള്ളവും ഉപയോ ഗിച്ചു മാലിന്യ ദൂരീകരണം നട ത്തുകയാണിതു്. ഇതു ദേഹശൗ ചം. മനശ്ശൗചം വരുത്തുന്നതി നു അദ്ധ്യാത്മ ചിന്തകളാണു പ്രയോജന പ്രദം. അതോടുകൂടി

### ംനസ്ഥ

ശ്വാസോച്ഛദാസ ക്രിയാസ മുച്ചയം. ശ്വാസപ്രശ്വാസങ്ങളുടെ ഗതി വിചേ്ഛദമാണു് പ്രാണാ യാമം

## ശ്വാസോച<sup>ം</sup>ഛ്വാസ വ്യായാമം

ഈ ശ്വസന്വകിയക്കാപലതരത്തിലുണ്ടു". (1) രണ്ടു മൂക്കിൻ ദ്വാര ങ്ങളിൽ കൂടി പൂരകരേചകങ്ങാ നടത്തുക (2) ഇടത്തേ മൂക്കിൻ ദ്വാ രത്തിൽക്കൂടി രേചകം, വലത്തേ തിൽ കൂടി പൂരകം തുടർന്നു ഇട ത്തേതിൽക്കൂടിരേചകം. (3) ഓരോ മൂക്കിൻ ദ്വാരത്തിൽക്കുടി മാറി മാറി പൂരകരേചകങ്ങാ (4) ഒരു സെക്കണ്ടിൽ രണ്ടു വീതം നടത്തു ന്ന പൂരകരേചകങ്ങാ 12എണ്ണം ഇ ന്നു് വലത്തേതിൽ 12 എണ്ണം . ഇങ്ങ നെ 5 മിന്നിട്ടിൽ 600 എണ്ണം രാവി ലേയും 600 എണ്ണം വൈകുന്നേര നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുക. ഇതാണു് കപാലഭാതി. (5) അര സെക്കണ്ടിൽ ശ്വാസം വലിച്ചു വ ലിച്ചു ഹൃദയംനിറയുന്നതു വരെ യുള്ള ഭസ്ത്രിക നടത്തുക. (6) 5: 10 മാത്രാക്രമത്തിൽ തുടങ്ങി 16 സെക്കണ്ടിൽ പൂരകം. 32 സെക്ക ണ്ടിൽ രേചകം എന്നിങ്ങനെ 80 എ ണ്ണം വീതം ദിനം പ്രതി 2തവണ നട ത്തുക.ഇത്തരം ശ്വാസോച്ഛ്ദാസ വ്യായാമം ഏതൊരുലൗകികനും ന ടത്തി ആരോഗ്യവും ശക്തിയും വർദ്ധിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കാം. ഇ ങ്ങനെയുള്ള പലതരം ശ്വാസോ ച്ഛാാസഞ്ങരം അല°പാല°പം മാ യിശരീരസ്ഥിതിയും മന:സ്ഥി തിയും പരി:തസ്ഥിതിയും പരി ഗണിച്ചു അവരവർതന്നെ കണ്ടുപി ടിക്കേണ്ടതാകുന്നു. പ്രാണായാമ മാകുമ്പോയ ഗുരൂപദേശം അത്യാ വശ്യമാകുന്നുണ്ടു്.

# ്ശ്വാസോച<sup>്</sup>ഛ്വാസസംഖ്യ

നമ്മഠം സാധാരണമായി ഒന്നര സെക്കണ്ടിൽ ശ്വാസം വലിക്കുക യും രണ്ടരസെക്കണ്ടിൽ ശ്വാസം വിടുകയും ചെയ്യുന്നു. ഇങ്ങനെ ഒരു മിനിട്ടിൽ 15—ഉം ഒരു മണിക്കൂറിൽ 900—ം  $(60 \times 15)$  ഒരു ദിവ സം 24 മണിക്കൂറിൽ 21600—ം തവണ ശ്വാസോച്ചോസം ചെയ്യുന്നു. വാർദ്ധക്യം ഏറുന്തോ റും ഇവയുടെ ദൈർഘ്യം കൂടി എണ്ണം കുറഞ്ഞു പോകുന്നു.

ഓടുകയോ ചാടുകയോ മറേറാ ചെയ്യുമ്പോയ ഇതിനെറ എണ്ണംകൂ ടുന്നു. അതു" വിയർപ്പും ക്ഷീണ വും കാണിക്കുകയാണു്. പ്രാ ണായാമാഭ്യാസം മുഖേന ശ്വാസോ ച്ഛാസ സംഖ്യകുറച്ചു് ഒടു വിൽ ശ്വാസോച്ശ്വാസരഹിത നായിത്തീരും. അതാണു് അമര ത്വം—അസംപ്രജ്ഞാത സമാധി.

### (ശദ<sup>്</sup>ദധാനൻ

വിശ്ചാസമുള്ളവൻ. ആത്രമവി ശ്ചാസി.

### ശ്രദ്ധ

മതവിശ്വാസത്തോടുകൂടിയ ക ഠിനപരിശ്രമം. അസംപ്രജ്ഞാ ത സമാധിവരെ രാജയോഗി ഈ പരിശ്രമത്താൽ എത്തിച്ചേരുന്നു. അതുവരെ ശ്രേദ്ധ അത്യാവശ്യമാ ണും. ശരീരരഹിതരായ പ്രകൃതി ലയൻമാർ സ്ഥാഭാവികമായിത്ത ന്നെ ഈ പരമോന്നതാവസ്ഥയിൽ എത്തിച്ചേർന്നവരാകുന്നു.

## ശ്രദ<sup>്</sup>ധാത്രയവിഭാഗയോഗം

ഭഗവദ്ഗീതയിലെ ഈ 17ാം അ ദ്ധ്യായത്തിൽ 28 ശ്ലോകങ്ങളുണ്ടു് സാത്വികി, രാജസി, താമസി എ ന്നിങ്ങനെ മൂന്നുവിധത്തിൽ ശ്രദ് ധ ഉണ്ടാകാം. സാത്വികൻമാർ ദേ വൻമാരെ പൂജിക്കുന്നു. ദംഭാഹാ കാര സംയുക്തരായി ശരീരശോ ഷക തപസ്സു്ചെയ്യുന്നവർ രാജ സൻമാരും ഭൂതപ്രേതാദി പൂജനം നടത്തുന്നവർ താമസൻമാരും ആ കുന്നു. ''ഓം തൽ സത്'' എന്നീ അക്ഷര (തയത്തിൻെറ അർത്ഥം ഗ്രഹിച്ചു ഓരോരുത്തർ ചെയ്യുന്ന തപശ്ചര്യകളും ഇതിൽ വിവരി

#### ശ്രപണം

ആഹാരദഹനത്തിനു ശരീരം

ചുടാക്കത്. പ്രാണാപാനൻമാരു ടെ ഉഗ്രപ്രർത്തനത്താൽ ഇതു സംഭ വികുന്നു.

## (ശീക(ഷ<sup>ം</sup>ണാർജുന സംവാദം

ഭഗവദ്ഗീതയിലെ 18 അദ്ധ്യാ യം ശ്രീകൃഷ്ണാർജുന സംവാദ മാകുന്നു. ഭാരതയുദ്ധത്തിനു ത യ്യാറായിവന്ന അർജ്ജുനൻ ഗുരു വധങ്ങഠം ചെയ്യേണ്ടിവരുന്നതിലെ മഹാപാപം ഓർത്തു് തളർന്നു മോ ഹാലസ്യം (പാപിച്ചുപോയ ഘട്ട ത്തിൽ ഭഗവാൻ അദ്ദേഹത്തെ ഉ ണർത്തി കർമ്മഭക്തി ജ്ഞാനരാജ യോഗങ്ങഠം സകലതും പറഞ്ഞു കൊടുത്തതിനു പുറമേ തന്റെ വിശ്വരൂപം കാണിച്ചു തൻെറ് സർ വേശചരതചം ബോദ്ധ്യപ്പെടുത്തു കയുമുണഭായി. ഈ സംവാദങ്ങളെ ല്ലാമാണും ഗീതാന്തർഗതം. ഏതൊ രാളിനും ഗീതാപാരായണം ഉത്തേ ജനവും പ്രബുദ്ധതയും നൽകി അതു" വർദ്ധിപ്പിച്ചുകൊണ്ടിരി ക്കുന്നതാണും.

## ശ്രീശൈലം

=നടെല്ലും് =മേരുദണ്ഡം ഇ വ യോഗശാസ്ത്ര പ്രസിദ്ധമായ പദദാന്ദാമാകുന്നു.

# ശ്രേതി

ശബ്ദം ஊവചനം. വേദസംഹി താ കൽപതരുവിലെ ഫലങ്ങളാ ണു"യോഗം. അനേകായിരം വർ ഷങ്ങഠംകുമുമ്പു" ആര്യൻമാർ വേദങ്ങളെ കേട്ടു പഠിക്കുകയായി രുന്നു പതിവു". പിന്നീടാണു ലിപികളുടെ ആവിർഭാവം. ശ്രുതിവി(പതിപന്നൻ

ധർമ്മോപദേശങ്ങളിൽ (ഭമിച്ചി രിക്കുന്നവൻ.

## ശേയസ്സ്

- 1) ആത്രസുഖം.
- 2) സൽക്കീർത്തി.

ശ്യളഷ്യം. കഹം.

#### ഷ

### ഷട<sup>്</sup>കർമ്മം

ധൗതി, വസ്തി, നേതി, ത്രാട കം, നൗളി, കപാലഭാതി എന്നിവ അഭ്യസിച്ചിട്ടാണു് ശരീരശുദ്ധി സമ്പാദിക്കേണ്ടതു്. ഇതിനുശേ ഷം നാഡീശുദ്ധി പ്രാണായാമ വും തുടർന്നു്സാക്ഷാൽ പ്രാണാ യാമവും യോഗാഭ്യാസ പരിശീല കർഅഭ്യസിക്കുന്നു.

### ഷട⁰കർമ്മഫലങ്ങ≎ം

ദുർമ്മേദസ്സു്, കഫമലദോ ഷങ്ങഠം എന്നിവയുടെ ബഹിഷ്ക രണം നിമിത്തം പ്രോണായാമാഭ്യ സനം സുഗമമായിത്തീരുന്നു. ശ രീരം അരോഗവും സുശക്തവും ആയിത്തീരുന്നു.

## ഷട°ച(കം

മൂലാധാരം, സ്വാധിഷ്ഠാനം മണിപൂരകം, അനാഹതം, വിശു ദ്ധി, ആജ്ഞാ. ഇവ ഓരോന്നി ലും പ്രാണനേയും മാനസത്തേ യും നിറുത്തി ധ്യാനിച്ചിട്ടാണു് രാജയോഗികഠ സഹസ്രാരചത<sup>്</sup>മ ത്തിൽ പ്രാണനെനിറുത്തുന്നതു<sup>°</sup>. ''പടിയാറും കടന്നവിടെച്ചെ ല്ലസോഠം

ശിവനെക്കാണാമേ ശിവ ശംഭോശംഭോ''

എന്നകീർത്തനത്തിലെ ''പടിയാ റി''ൽ പ്രാണായാമ സ്ഥാനങ്ങ ളാണുനിർദ്ദിഷ്ടമായിരിക്കുന്ന തു്. ദേഹത്തിൽ എല്ലായിടത്തുമാ യി സഞ്ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന പ്രാണനെ സുഷുമ്നയിൽ മാത്ര മായി സഞ്ചരിപ്പിക്കുന്നതിനുവേ ണ്ടുന്ന 12 സംവൽസരക്കാലത്തെ കഠിന പ്രയത്നം ഒരുവനെ രാജ

### ഷഡ ദർശനങ്ങാം

സാംഖ്യം, യോഗം, ന്യായം, വൈശേഷികം, മീമാംസ, വേദാ ന്തം, എന്നീ ആറു ദർശനങ്ങ⊙. പു രാതനഭാരതീയർ ജ്ഞാനം മുഴുവ നും ഈ ആറു വിഭാഗത്തിൽ ഉ≎ം പ്പെടുത്തിയിരിക്കുന്നു. ദർശനം സിദ്ധിച്ചആ≎ സദാആന ന്ദനായി ജനനജീവിതമരണങ്ങളാ ന്നും അറിയാതെ ജീവീക്കുന്നു. ഒ ടുവിൽ നിത്യാനന്ദമായ മോക്ഷം പോപിക്കയും ചെയ്യുന്നു. ഈ മോക്ഷപ്രോപ്തിക്കായി ആദ്യം പ ഠിക്കേണ്ടതു ഷഡ്ദർശനങ്ങളാകു ന്നു.

#### ഷഡ്യദാവം

അസ്തി, ജനനം, വർദ്ധനം, പരിണാമം, ക്ഷയം, നാശം. ഏതൊ രു വസ്തുവും ഈ ആറുഭാവത്തി നു വിധേയമാകുന്നുണ്ടു്.

ഷഡ<sup>്</sup>രിപുക്കാം കാമം, ക്രോധം, ലോഭം, മോ ഹം, മദം, മാൽസര്യം ഈ ആറും എണ്ണമാണും മനുഷ്യരുടെ മാന സികശ്യുക്കാം. ഇവയെ ജയി ക്രേണ്ടതും സദ്ഗുണവാൻമാരാ യി ജീവിതം നയിക്കാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്ന ഏവരുടേയും കർത്തവ്യമാകുന്നു.

### ഷട°ശോധനങ്ങാ

ധൗതി, വസ്തി, നേതി, ലൗ ലികി, ത്രാടകം, കപാലഭാതി. ഇ വശരീരശുദ്ധീകരണത്തിനു അവ ശ്യം വേണ്ടതാകുന്നു.

#### ഷട്സംപത്തി

ശമം, ദമം, ഉപരതി, തിതിക്ഷ, ശ്രദ്ധ, സമാധാനം. ബ്രഹ്മാന ദാനുഭൂതിക്കുള്ള മാർഗ്ഗങ്ങളാ ണിവ.

### ഷഡാധാരചക്രം

- 1) മൂലാധാരം
- സ്വാധിഷാറാനം
- 3) മണിപൂരകം
- 4) അനാഹതം
- 5) വിശുദ്ധി
- 6) ആജ്ഞാ (ഭൂമദ്ധ്യം)

ഈ ഓരോ ചക്രത്തിലും അദ്യ ശ്യമായ അനവധി നാഡിക്ക സ ന്ധിക്കുന്നതിനാൽ ഇവ പ്രാണായാമാനുഷ്ഠാനത്തിൻെറ പ്രധാന കേന്ദ്രങ്ങളായിത്തീർന്നിരിക്കുന്നു. ഇവയിൽ പ്രോണനെ രണ്ടു മണിക്കൂർ വിതം നിറുത്തൽ ചെയ്തു ശീലിച്ചാൽ മാത്രമേ രാജയോഗി ആയിത്തീരാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ.

# ഷഡിന്ദ്രിയം

ഇന്ദ്രിയങ്ങളിൽ ആറാമത്തേതു"-

മനസ്സു്. പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളാ ണു് മററു് അഞ്ചെണ്ണം.

#### ഷഡംഗയോഗം

അഷ്ടാംഗയോഗത്തിലെയമനി യമങ്ങാം രണ്ടും യോഗാഭ്യാസത്തി നു പ്രാണമാനസശരീരങ്ങളെ ത യ്യാറാക്കുകയാണു ചെയ്യുന്നതു്. അതിനാൽ ചില യോഗികാം ഇവ യെ യോഗാഭ്യാസത്തിനുള്ള അനു പേക്ഷണീയാനുഷ്ഠാനമായി പ രിഗണിക്കുന്നില്ല. അവർ 1) ആ സനം 2) പ്രാണായാമം 3) പ്രത്യാ ഹാരം 4) ധാരണ 5) ധ്യാനം 6) സ മാധി എന്നിവയെ മാത്രമേ യോ ഗാനുഷ്ഠാനങ്ങളായി പരിഗണി കുന്നുള്ളൂ.

## ഷഷ<sup>ം</sup>േ്ദ്രിയങ്ങ∞്

പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളും മനസ്സും.

## ഷൺമുഖീകരണമുദ്ര

കൈപ്പെരുവിരലുക⊙ കൊണ്ടു രണ്ടു ചെവിയും, ചൂണഭുവിരലു കഠംകൊണ്ടു° നയനങ്ങളും, നടു വിരലുകയകൊണ്ടു° നാസികാദ്ധാ രങ്ങളും അടയ്ക്കുകം. ഈ ആറു ദ്വാരങ്ങളും അടച്ചു യാതൊന്നും കാണുകയോ കേഠംക്കുകയോ ചെ യ്യാതിരുന്നാൽ മനസ്സു ഹ<sup>്</sup>മത്തിൽ ലയിക്കും. ശ്വാസോ ച<sup>്</sup>ഛവാസം തന്നെ (കമേണ മന്ദമാ യി അപ്രേത്യക്ഷമായി എന്നുവരും. എന്നാൽ ജീവശക്തി ഉള്ളിൽ സർവത്ര വ്യാപിച്ചിരിക്കുകയും ചെയ്യും.

#### പ്രയോജനങ്ങാം

പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളുടെ ബാഹ്യ സ ഞ്ചാരം അടങ്ങി ആത്മാവിൽ അ തുലയിക്കും. ഏകാഗ്രതവർദ്ധി ച്ചു ആത<sup>്</sup>മദ്ധ്യാനപരായണനാ യിഭവിക്കും.

### ഷോഡശകലാവിദ്യ

സദ്യോമുക്തിലഭിക്കും. ദൃഗ് ദൃശ്യവിവേകികഠം പ്രത്യഗാത് മാവിനെ പ്രാപിച്ചു്, 16 കലക ളേയും പരിതൃജിച്ചു ആത്മാ വിനെ അദൈതപരബ്രഹ്മമായി ധ്യാനിക്കുന്ന വിദ്യയാണിതു്.

#### ഷോഡശാധാരം

കാൽപ്പെരുവിരൽ, ഉപ്പൂററി, മുട്ടു്, തുട, സീവനി, ലിംഗം പൊക്കിയ, ഹൃദയം, കഴുത്തു്, ലംബിക, മൂക്കു്, ്രൂമദ്ധ്യം തോ∞,നെററി, ശിരസ്സ്, ബ്ര ഹ<sup>്</sup>മരന്(ധം. ഈ 16 ആധാരങ്ങ ളിൽ ഓരോന്നിലും പ്രാണനെ നിറുത്തിയുള്ള അഭ്യാസം ത്തിയാൽ മാത്രമേ സിദ്ധിച്ചു് ബമേ്ഥല.ന തൃു ഇഷ<sup>ം</sup>ടാനുസരണം വരുത്താൻ കഴിയുകയുള്ളൂ. ഒരു ലൗകികനു ഷോഡശാധാരങ്ങളിൽ പ്രാണനെ നിറുത്താൻ ഒരു ദശവർഷം വേണ്ടി വനേക്കും.

## ഷോശാധാരബന്ധനം

വിശുദ്ധി ചക്രത്തിൽ പ്രാണ സംയമം ചെയ്താൽ ഷോഡശാധാ രങ്ങളും ബന്ധിക്കപ്പെടുന്നതാകു ന്നു.

സ

സകളം

ബ്രഹ്മസാരൂപം. ഇതിൽ ഉയ

പ്പെടാത്തതായി ഒന്നും ഇല്ലതന്നെ.

## സകളനിഷ്കളം

പ്രപഞ്ചത്തിലെ രൂപങ്ങളും രൂ പമില്ലായ്മയും. രൂപങ്ങളായികാ ണുന്ന സകലതും അരൂപങ്ങളാ ണു് എന്നും, മായാബോധത്താലാ ണു് രൂപങ്ങഠം കാണുന്നതെന്നും ആണു് വേദാന്തികളുടെ അഭിപ്രാ യം. ശ്രീ ശങ്കരാചാര്യർ ഈ വസ് തുത സ്ഥാപിച്ചിട്ടുമുണ്ടു്. ബ്രഹ്മം സകളനിഷ്കളമാകുന്നു.

### സങ്കൽപം

ആശിക്കൽ. ബ്രഹ്മജ്ഞാനി യെ ബാധിക്കാത്ത മാനസികാവ സ്ഥയാണിതു്. ഈ പ്രപഞ്ചംത ന്നെ നമ്മളുടെ സങ്കൽപത്തിലാ ണു് സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതു്. പ്ര പഞ്ചം ഒരു തോന്നൽ മാത്രമാകു ന്നു. നമ്മളുടെ അജ്ഞതാവിലാ

# സങ്കൽപ്പനാശം

സർവസങ്കൽപ്പനാശമാണു° സ മാധി.പ്രോണമാനസൈക്യം തന്നെ ഇതു°. ആനന്ദാവസ°ഥയുമാകു ന്നു.

# സങ്കൽപ്പപ്രഭവം

സങ്കൽപത്തിൽനിന്നു<sup>ം</sup> ഉണ്ടാകു ന്നതു<sup>ം</sup>.

# സങ്കൽപ്പമാത്രരചിതം

ഈ പ്രപഞ്ചം മുഴുവൻ സങ്കൽപ മാത്രരചിതമാണെന്നുള്ള ബോദ് ധ്യം അരൂപബ്രഹ്മദ്ധ്യാനം മാത്രമാണും പ്രപഞ്ചബോധധാ രണയിൽ നിന്നുള്ള മോചനമാർ ഗ°ഗം.

## സങ്കൽപവർജിതൻ

സകലാശയങ്ങളേയും ത്യജിച്ച യോഗി. അയാരംക്കു സാമാധിസ് ഥനാകാൻ കാലതാമസം ഉണ്ടാകു ന്നതല്ല. മോക്ഷേച്ശപോലും ഇ ലാത്ത ഈ സന്യാസി ലോകത്തി ലെ യാതൊന്നും കാണാതെ കേരം കാതെ സ്പർശിക്കാതെ രാപക ലും സുഖദുഃഖങ്ങളും അറിയാതെ നിത്യാനന്ദനായി കഴിഞ്ഞുകൂടു

# സങ്കൽപ്പശക<sup>്</sup>തി

ഈ പ്രപഞ്ചം സങ്കൽപ്പത്തിൽമാ ത്രം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതാകുന്നു. സങ്കൽപ്പമാകളെ മനസ്സിൻെറ വൃത്തിയുമാണു്. മനസ്സിനെ ആകാശത്തിൽ ലയിപ്പിച്ചു സ്ഥി തിചെയ്യുന്നയോഗിക്കു് സർവത്ര ശൂന്യംതന്നെ. അദൈതവാദികയ ക്കു പ്രപഞ്ചം എന്ന ഒന്നു് ഇല്ല. സർവവും നമ്മളുടെ തോന്നൽമാ ത്രം. നാമരൂപഭാവങ്ങയം ഇല്ലാത്ത അവസ്ഥയെപ്പററി അദൈചതി കയക്കുമാത്രമേ ബോധം ഉണ്ടാക യുള്ളൂ.

# സത്കാര്യവാദം

കാരണത്തിൽ അധിഷ്ഠിതമാ ണും കാര്യങ്ങാ എന്നുള്ള സിദ്ധാ ന്തം. എന്നാൽ ബ്രഹ്മത്തിൻെറ സർവവ്യാപിത്വ സർവശക്തിത്വ സർവജ്ഞത്വങ്ങാക്കുള്ള കാരണം ഇന്നുവരെ ആരും കണ്ടുപിടിച്ചി ട്ടില്ല. കണ്ടുപിടിച്ചിട്ടുള്ളതായി ഉ ഒ്ഘോഷിക്കപ്പെടുന്നതെല്ലാം അ ബദ്ധമായിട്ടേ കണ്ടിട്ടുള്ളൂ. ഇത്ര ചെറുതാണും മനുഷ്യബുദ്ധി. ഇതൊക്കെക്ണുപിടിക്കാൻ മെന ത്രാനന്ദത്തിൽ ലയിക്കുന്നതാണും. മാമ്പഴംതിന്നു രസിക്കുന്ന തിനുപകരം ഈ മാമ്പഴം എങ്ങനെ ഉണ്ടായി,അണ്ടിമൂത്തതോ മാവുമൂ ത്തതോ എന്നും മററും വാദിച്ചു തുടങ്ങിയാൽ അതിനു ഒരിക്കലും അവസാനം ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല എന്നു ഭഗവാൻ ശ്രീരാമകൃഷ്ണ പരമഹംസർ പ്രസ്താവിച്ചിട്ടുള്ള തു എന്നെന്നും ഒരു വസ്തുതയാ യിവർത്തിക്കുകതന്നെ ചെയ്യും.

## സക്രിയ

പ്രവർത്തനക്ഷമമായതു്. ഇതു വൃക്തമായുള്ളതാകുന്നു. ഇതി നു വിപരീതമാണു് അവൃക്തം— അക്രിയ.

# സങ്കീർണ്ണം

കൂടിക്കലർന്നു കുഴഞ്ഞു കിട കുന്നതു°. സവിതർക്ക സവികാര സംപത്തികഠം സങ്കീർണ്ണങ്ളായു ള്ളവയാകുന്നു. വികൽപ്പംകൊണ്ടാ ണു° ഇതു സംഭവികുന്നതു°.

# സംസ്കാരം

ജൻമനാളള്ളതോ ഈ ജൻമത്തിൽ സമ്പാദിച്ചതോ ആയ ഉറച്ചപെരു മാററം. വൃത്തിസംസ്കാരചക്രം ഒരാളിൻെറ മാനസികാന്തർഭാഗാവ സ്ഥ വെളിവാക്കുന്നതാണു്. വാ സന സംസ്കാരഫലങ്ങളാണു് ധർമ്മാധർമ്മ അടാം. മുജ്ജൻമങ്ങളിലെ ചിന്താ പ്രവർത്തനഫലങ്ങാ ഈ ജൻമ ത്തിൽ വാസനാരൂപേണ പ്രകാശി ക്കുന്നു.

## സംഖ്യ

പ്രോണായാമം സംഖ്യയുടെ വർ

ദ്ധന അനുസരിച്ചാണു' പരിഗ ണിക്കപ്പെടുന്നതു'. 16:64:32 മാ താക്രമത്തിൽ 80 പ്രാണായാമം ഒ ററ ഇരിപ്പിൽ നടത്തി നാലുതവണ യായി ദിവസം 320 എണ്ണം തിക യ'ക്കണം. ഇങ്ങനെ ഒരുമാസം 9600 വീതം 6 മാസംകൊണ്ടു' 57600 എ ണ്ണം തികച്ചാൽ കുണ്ഡലിനീശ ക്തി ഉണർന്നു ആനന്ദം പ്രാപി ക്കാം. യോഗാഭ്യാസിയുടെ പ്രവൃ ത്തികളിൽ സംഖ്യയും കാലവും പരിഗണിക്കുക എന്നതു അനുപേ

#### സഗർഭം

പ്രാണായാമം സഗർഭം എന്നും നിഗർഭം എന്നും രണ്ടുതരത്തിലു ങു്. 16:64:32 എന്ന മാത്രാക്രമ ത്തിലുള്ള ഈ പ്രാണായാമത്തിലെ സഹിതകുംഭകത്തിൽ മന്ത്രജപവും ഇഷ്ടദേവതാധ്യാനവും ഉണ്ടായി രിക്കും.നിഗർഭപ്രാണായാമത്തിൽ മന്ത്രജപം ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല. നിഷ്കളബ്രഹ്മദ്ധ്യാന നിരത

## സർഗ്ഗം

ജീവസൃഷ്ടികരം. ഐന്ദ്രിയാ ത്മക ദൃശ്യങ്ങളാണു് ഇവ.

# സഗുണധ്യാനം

ഗുണരൂപങ്ങളോടുകൂടിയുള്ള ഈശ്വരനെ ധ്യാനിക്കൽ.ഇതാണു് സാധാരണ മനുഷ്യരാശിക്കു സാ ദ്ധ്യമാകുന്നതു്. നിർഗ്ഗുണ ധ്യാനം യോഗികഠംക്കുമാത്രം സാ ദ്ധ്യമാകുന്നതാണു്. സഗുണരൂ പത്തിൻെറ ധ്യാനം ഉച്ചാവസ്ഥയി ലെത്തിയാൽ ''ഭാവത്തിൻ പരകോ ടിയിൽ സ്വയമഭാവത്തിൻ സ്മദാ വം വരാം."

## സഗുണോപാസന

ഗുണകൽപ്പന ഓരോ മൂർത്തി യിൽ നടത്തി പൂജിക്കുന്നവർ. ഇ വർക്കു ലഭിക്കുന്ന പ്രയോജനം താ ത്കാലികംമാത്രം. എന്നാൽ ഈ സഗുണോപാസന ക്രമേണ നിർ ഗുണോപാസനയിൽ എത്തി അഖ ണ്ഡാനന്ദം അനുഭവിക്കാനും സം ഗതിയാക്കാതിരിക്കുന്നതല്ല.

# സദ്ഗുരുലാഭം

ആത്രമജ്ഞാനംലഭിച്ച ഗുരുവിനെ ലഭിക്കൽ. ആത്രമജ്ഞാനിയായ ഗുരുവിൻെറഅടുക്ത്ചെന്നു് പ്രണിപാതവും പരിപ്രശ്നവും കൊണ്ടു് അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനം സമ്പാദിക്കണം. അദ്ധ്യാത്മജ്ഞാനിയും രാജയോഗിയും ആയ ഒരു ഗുരുവിനെ ലഭിക്കുക എന്നതുതുലോം ദുഷ്കരമായ കൃത്യ മാകുന്നു.

# . സംഗൃഹീതത<u>്</u>ചം

വാസനകഠം മനുഷ്യരെ ധർമ്മാ ധർമ്മങളിലേക്കും സുഖദുഃഖങ്ങളിലേക്കും, രാഗദേഷങ്ങളിലേ കും നയിക്കുന്നു. അങ്ങനെയുള്ള യാദൃച്ശികബന്ധങ്ങളെ ജയി കുന്നവനാണു യോഗി. യോഗി സംഗൃഹീതത്വശക്തിക്കു അതീ തനായിരിക്കും.

#### സംഗം

ബന്ധം, ബന്ധനം. മററു യാ തൊന്നിനോടും സംഗം കൂടാതെ പോണായാമപരായണനാകുന്ന ആ ളിനു മാത്രമേ രാജയോഗി ആയി ത്തീരാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ. പ ല വിഷയങ്ങളിൽ സംഗബദ്ധരാ യികഴിയുന്നവർക്കു യാതൊന്നും സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല. അവ്യവസാ യികളുടെ ബുദ്ധിയാണു് ബഹു കാര്യ വ്യഗ്രമായി ഭവിക്കുന്നതു്.

## സംഗരഹിതവൃവഹാരം

പ്രവർത്തനങ്ങളിൽ ഏർപ്പെട്ടി രുന്നാലും അവയോടു° മമതാബ ന°ധം പുലർത്താതിരിക്കൽ. ഇതു തന്നെ നിഷ°കാമകർമ്മയോഗം.

### സംഘാതാസനം

ഇടതുകാൽ തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചു നിന്നിടു വലതുകാൽ ഇടതുകാൽ മുട്ടിനുതാഴെ ചുററിനിൽക്കണം. ഉള്ളംകൈകഠം കാൽമുട്ടുകളിൻ മേൽ വയ്ക്കണം. വലതുകാൽ ഉറ പ്പിച്ചു നിന്നിട്ടു ഇടതുകാൽ ചു. ററിയും ഇതുപോലെ നിൽക്കാം.

#### സംഘാതം

കൂട്ടം. ശാന്ത്, ഘോര, മൂഢചി ന്തകളെല്ലാം പഞ്ചേന്ദ്രിയ പ്രവർ ത്തനാഘാതങ്ങളാകുന്നു. ഇവയെ ജയിക്കുക എന്നതാണും യോഗാ ഭ്യാസത്തിലെ പോരംഭ പ്രവർത്ത

## സച്ചിദാനന്ദൻ

സത്തായുള്ളതിലും ജ°ഞാനത്തി ലും ആനന്ദിക്കുന്നവൻ. ദൈവം സച്ചിദാനന്ദസ്വരൂപിആകുന്നു.

## സത്

എന്നെന്നേക്കും നിലനിൽക്കുന്ന തു"–ദൈവം (2) നല്ലതു".

സതതയുക്തൻമാർ എപ്പോഴും പരമാത്മാവിൻെറ സഗുണഭാവത്തിൽ ഉറച്ച മനസ<sup>ം</sup> സോടുകൂടിയവർ, യോഗിവരേ ണ്യൻമാർ.

#### സത്യം

യമങ്ങളിൽ ഒന്നു്. ഒരാഠ നേരി ട്ടു കാണുകയോ കേഠംക്കുകയോ അനുഭവിക്കുകയോ ചെയ്തിട്ടു ള്ളതു്. അവയെല്ലാം തന്നെ അസ തൃങ്ങളായി അപ്രത്യക്ഷമാകുന്ന തിനാൽ ബ്രഹ്മം മാത്രമേ സത്യ മായി സ്ഥിതിചെയ്യുന്നുള്ളൂ എ ന്ന ജ്ഞാനികളുടെ അഭിപ്രായ അതിനാണു് സ്വീകാര്യതലഭിച്ചിട്ടു ള്ളതു്. ദൈവം സത്യസ്വരൂപനാ കുന്നു.

### സത്യത്രയം

1. വ്യാവഹാരികം 2. പ്രാതിഭാസികം 3. പാരമാർത്ഥികം (1) സംസാരദശയിൽ വ്യവഹാരമുള്ള കാലത്തോളം നിലനിൽക്കുന്നതു സത്യത്വം. (2) സാപ്നമനോരഥ ഭാന്തികളിൽ നിലനിൽക്കുന്നതോ നൽആണു്പ്രാതിഭാസികസത്യം (3) പാരമാർത്ഥികസത്യമാകളെ, ചിദാത്മക്യേബു.

# സത്യലോകം

ഭൂമിക്ക° മുകളിലുള്ള ആറുലോ കങ്ങളിലൊന്നു°.(ബഹ്മലോകം. ഭൂമദ°ധ്യമാണു° യോഗികളുടെ സത്യലോകം.

# സയിവിദി

ഞാൻ സ്വയംപ്രഭനും അഖണ്ഡ രൂപിയുമാകുന്നുഎന്നു് ധ്യാനി കൽ. ജ്യോതിസ്വരൂപധ്യാനമാക യാൽ, സദ്യോമുക്തിഭവിക്കും. ഇതാണു<sup>ം •</sup> ഒന്നാമത്തെ വിദ്യാസ ന്തതി.

## സത്യസ്വരൂപൻ ദൈവം സത്വം

1) ചിത്തം. 2) സാത്വികഭാവമു ള്ളതും. (തിഗുണങ്ങളായ സത്വര ജസംതമോഗുണ ങ്ങളി ലൊ ന്നും. ഇതു ലഘുവും (പകാശകവും ആ കുന്നു. 3) ശുദ്ധസത്വം എന്നതും ആത്മാ–ബ്രഹ്മംആകുന്നു.

#### സത്വഗണം

പ്രകാശം, പ്രസന്നത, ധൈര്യം, പ്രീതി, പുഷ്ടി, തിതിക്ഷ, സ തോഷാദിഭേദങ്ങളോടുകൂടിയ ഗു ണവിശേഷം.

- 2. രജോഗുണം. ആശ്രയം, ശോ കം, ദേഷം, ദ്രോഹം, ഈർഷ്യ, മാത്സര്യം മുതലായവയോടുകൂ ടിയതും.
- 3. തമോഗുണം. ആവരണം,മോ ഹം, പ്രമാദം, ആലസ്യം, നിദ്ര മുതലായവ അടങ്ങിയ ദുർഗുണ സംഹിത. ഈ മൂന്നുഗുണങ്ങളിൽ ആദ്യത്തേതു് എത്രത്തോളം അധി കമായിരിക്കുന്നോ അത്രത്തോളം അയായ ഉത്തമനായിത്തീരും—നേർ വഴിക്കു സഞ്ചരിച്ചു അദ്ധ്യാത്മി കൗന്നത്യം സമ്പാദിക്കുന്നവർ സ ത്വഗുണാധിക്യമുള്ളവ രാ കുന്നു.

സത്വശുദ്ധി സ്ഥാമൂയമുജ്ധി.

സത്വസമാവിഷ<sup>്</sup>ടൻ സത്വഗുണത്തിൽ കടന്നിരിക്കു ന്നവൻ.

സത്വസിദ്ധി ഞാൻ ആത്രാവാകുന്നു എന്ന ഉറച്ച വിശ്വാസത്തിൻെറ പാരമ്യം.

### സത്വാപത്തി

യോഗാഭ്യാസാഭിവൃദ്ധി യി ൽ 4-ാമത്തെ അവസ്ഥ. ഇയാരം ബ്ര ഹ്മവിത്തു് ആകുന്നു. അയാരം പ്രപഞ്ചത്തെ സ്വപ്നമായി ദർശി കുന്നു.

## സന്തുഷ്ടി

പത്തുനിയമങ്ങളിലൊന്നു്. തൃ പ്തി. പതഞ്ജലി പ്രസ്താവി കുന്നസനോഷംതന്നെ സന്തു ഷ്ടി. കൂടുതൽ കിട്ടണമെന്നുആ ഗ്രഹമില്ലായ്മ.

#### സദസദ്വിവേകം

സത്തും അസത്തും തമ്മിലുള്ള ഭേദം അറിയൽ. ബ്രഹ്മവും പ്ര പഞ്ചവും തമ്മിലുള്ള വ്യത്യാസമാ ണിവിടെ ഉദ്ദിഷ്ടം. ബ്രഹ്മം സത്തും പ്രപഞ്ചം അസത്തും ആ യുള്ളതാകുന്നു.

# സദാനാദാനുസന്യാനം

എല്ലായ്പോഴും നാദാനുസ ന്ധാനം ഉണ്ടാവുക എന്നതാണു് പ്രാരംഭ രാജയോഗാനുഭവം.

# സദാമുക<sup>ം</sup>തൻ

സകലചിന്താവികാരങ്ങളിൽ നി ന്നു മുക്തനായവൻ. ഇയാളുടെ ഇന്ദ്രിയങ്ങഠം ജീവസന്ധാരണാർ ത്ഥം വല്ലതും ചെയ്താൽതന്നെ യും അയാഠം അതു അറിയുന്നതല്ല. ആത്മാവു ബ്രഹ്മത്തിൽ തന്നെ ആയിരിക്കും.

#### സദാശിവൻ

ആകാശദേവൻ. പഞ്ചഭൂതങ്ങ

ളിൽ പരമസാത്വികമായുള്ളതു്. ആകാശമില്ലാതെ യാതൊരു രൂപ വും സൃഷ്ടമാകുന്നതല്ല. ആകാശ ത്തിൽ നിന്നാണു് വായു സൃഷ്ട മായിരിക്കുന്നതു്. അങ്ങനെയുള്ള ആകാശത്തെ ഒരു ദേവനായി സ കൽപിച്ചാൽ അയാരാതന്നെ ആകാ ശദേവൻ—സദാശിവൻ ആയിഭവി

### സദാശിവേന്ദ്രയോഗി

രാജയോഗിയായ ഇദ്ദഹേത്തി ഒൻറ കൈയ് ഒരു വനചരൻ വെട്ടി കളെഞ്ഞിട്ടും അതറിയാതെ അദ്ദേ ഹം ജീവിച്ചു. ഒടുവിൽ ആരോപറ ഞ്ഞപ്പോരം ആ കൈയ് അദ്ദേഹം പുത്തനായി സൃഷ്ടിച്ചുപോൽ. യോഗിയെകീഴടക്കാൻ യാതൊന്നി നും ശക്തിയില്ല. യാതൊരു വേ ദനയും അറിയാതെ യോഗി എത്ര വർഷവും ജീവിച്ചിരിക്കും.

## ഗദ്വദ്യ

പരോക്ഷ ബ്രഹ്മജ്ഞാനം. ഈ ബ്രഹ്മജ്ഞാനിക്കു (കമമുക്തി യാണു സിദ്ധിക്കുക

#### സനാതനമതം

എന്നെന്നേക്കും നിലനിൽക്കുന്ന മതം; ഹിദുമതം. അനാദിയും ഏ കസൃഷ്ടിരഹിതവും ആയ ഈ സനാതനമതത്തിൽ ഉരംപ്പെടാവുന്ന ഓരോ അംശം മാത്രമാണു് മററുമ തങ്ങരം.സനാതനമതത്തിൽ ഉരംപ്പെ ടാത്ത യാതൊരു മതചിന്തയും ഭൂ ലോകത്തില്ല.

# സന്യാസയോഗം

യോഗത്തിലേക്കു നയിക്കുന്ന സന്യാസം. ഭഗവദ്ഗീതയിലെ ഈ അഞ്ചാമദ<sup>്</sup>ധ്യായത്തിൽ 29 ശ്ലോക മുണ്ടു<sup>റ്</sup>.

#### സംപർക്കം

സംസർഗ്ഗം. യോഗികരം ഏ കാന്തവാസപ്രിയരാകുന്നു. അ വർ സംസർഗ്ഗം ചെയ്യേണ്ടതു യോഗാഭ്യാസം ചെയ്യുന്നവരോടാ യിരിക്കണം.

## സംപുടയോഗം

മൂലബന്ധം. ഇതു ഒരുതരം ചതുഷ്പഥബന്ധം തന്നെ. ഇ ഡ, പിംഗല, സുഷുമ്ന, കുഹു എന്നീ നാലു നാഡികളേയും ബാ ധികുന്നതാണെങ്കിലും സുഷുമ് നാനാഡിയെ പ്രധാനമായി ബാ ധിച്ചു് അതിൽകൂടി പ്രാണനെന യികുന്നു.

## സം പ്രജ്ഞാതം

ഇടയ്ക്കിടയ്ക്കു ഉണർന്നു പോകുന്ന സമാധി. ഏതാനും മ ണിക്കൂർ സാമാധിസ്ഥനായി സ്ഥിതി ചെയ്യാം. സംപ്രജ്ഞാ ത സമാധിയിൽ പന്ത്രുണ്ടുദിവ സം വരെ ഉണരാതെ സമാധി സ്ഥനായി ആനന്ദം അനുഭവി ച്ചാൽ അസംപ്രജ്ഞാതസമാധി യിൽ എത്തിച്ചേരാം.

## സം (പജ്ഞാതയോഗം

സംസ്കാരങ്ങാം ശേഷിക്കുന്ന സംപ്രജ്ഞാത യോഗത്തിൽ, കൂട ക്കൂടെ മനസ്സു് സമാധിയിൽ നിന്നു് വേർപെട്ടുപോകും. ഒരി ക്കലും സമാധിയിൽനിന്നു മന സ്സു് വേർപെട്ടുപോകാത്ത അ വസ്ഥ അസംപ്രജ്ഞാത സമാധി ആകുന്നു. സംപ്രജ്ഞാത സമാ ധിയുടെ അഭ്യസനം ചെന്നെത്തു ന്നതു് ഒരിക്കലും ഉണരാതെ ആന ദിക്കുന്ന അസംപ്രജ്ഞാത സമാ ധിയിൽ ആകുന്നു.

### സംപ്രജ്ഞാതസമാധി

വിതർക്കം, വിചാരം, ആനന്ദം, അസ്മിത ഇവയുടെ സംബന്ധം കൊണ്ടു സിദ്ധിക്കുന്ന സമാധി. ഇതു കൂടക്കൂടെ ഉണർന്നുപോകുന്ന സമാധിയാകുന്നു. ഇതിൽ വള രെക്കാലം അഭ്യസനം നടത്തിയ രാജയോഗിയാണു് അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിസ്ഥനാകുന്നതു്. സവിതർക്കം, നിർവിതർക്കം, സവിചാരം, നിർവിചാരം എന്നിങ്ങനെ നാലു അവസ്ഥകഠം ഇതിനുണ്ടു്.

## സപ്രതഗുണങ്ങ≎ം

1) ഉപായചിന്ത 2) ധനലാഭചിന്ത 3) അപ്രായോഗികജ്ഞാനം 4) മ നേക്കാജ്യം 5) ബോധമാത്രത്വം 6) ചിന്താരാഹിത്യം 7) ജ്ഞാനാത്മ കത്വം ഈ ഏഴുഗുണങ്ങളുടെ ഉദ് ഭവസ്ഥാനങ്ങരം ജാഗ്രൽ സാപ്ന സുഷുപ്തി തുരീയം എന്നീ 4 അവസ്ഥകളാകുന്നു. ഈ അവ സ്ഥകളുടെ ഉദ്ഭവസ്ഥാനം മന

## സപ°തഭൂമിക

1) ശുഭേച്ശ 2) വിചാരണ 3) തനുമാനസ 4) സത്വാപത്തി 5) അസംസക്തി 6) പദാർത്ഥഭാവ ന 7) തുര്യഗ. പ്രാണചലനത്തെ ആശ്രയിച്ചിരിക്കുന്നതാണിവ. ആ നന്ദാനുഭൂതിക്കു ഉപയുക്തമായ ഈ ഏഴു അവസ്ഥകളും തരണം ചെയ്യുന്ന യോഗിക്കു ജനന മരണ

ഞ്ജാം ഉണ്ടാകുന്നതല്ല. തുര്യഗ എ നാപരമോന്നതഭാവത്തിനു്അതീത മായി മറൊന്നിനേയും ചിന്തി ക്കാൻ ആരാലും സാദ്ധ്യമാകുന്ന തല്ല.

## സപ്തഭൂമികാധാരം

ശുഭേച്ശാ, വിചാരണാ, തനു മാനസാ, സത്വാപത്തി, അസംസ ക്തി, പദാർത്ഥഭാവനി, തുരു ഗാ ഈ സപ്തഭൂമികളും പ്രാണ ചലനം ആധാരമാക്കിയാണു് സ് ഥിതിചെയ്യുന്നതു്. അവസാനഭൂ മിയിൽ എത്തുമ്പോരം രാജയോ ഗമാകുന്ന കല്പകവല്ലി മുള യ്ക്കും.

### സപ°തർഷിക∞

 മരിചി 2) അംഗിരസ്സു<sup>2</sup>
 അ(തി 4) പുലസ്തൃൻ 5) പു ലഹൻ 6) ക്രതു 7) വസിഷ്ഠൻ

### സബീജസമാധി

സംപ്രജ്ഞാത സമാധിയാണി തു്. സവിതർക്ക സമാധി, നിർ വിതർക്കസമാധി, സവികാരസമാ ധി നിർവികാര സമാധി എന്നീ സ മാപത്തികളെല്ലാം ഇതിൽ ഉയപ്പെ ടുന്നു. ഇതോടുകൂടി സംസാര ബീജം നശിച്ചു പോകുന്നതാ

### സമൻ

സകലജീവജാലങ്ങളോടും സമ മായി പെരുമാറുന്നവൻ. സുഖദും ഖങ്ങളിലുംരോഗാരോഗങ്ങളിലും ലാഭനഷ്ടങ്ങളിലുംസമഭാവനയു ള്ളവൻ. സർവത്ര സമദർശിയുമാ ണു് ഈ മഹാപുരുഷൻ.

## യോഗ നിഘണ്ടു

#### സമകോ**ണാസ്**നം

കാലുക**ം ഇടത്തോട്ടും വല** ത്തോട്ടും നീട്ടി പൃഷ<sup>ം</sup>റ്റഭാഗം തറ യിൽ കൊള്ളിച്ചു ഇരിക്കുക.

#### പ്രയോജനങ്ങരം

അരക്കെട്ടിലെ സന്ധികഠംക്കു ലാ ഘവം സിദ്ധിക്കുന്നു. കാലുകഠം ഏതുവശത്തേക്കും സുഗമമായി അ കററാൻ കഴിവുണ്ടാകുന്നു. ഹെർ ണിയവരാതെ ശരീരം സൂക്ഷിക്കു ന്നു. വാതരോഗ പീഡ ഉണ്ടാകുന്ന

### സമഗ്രകർമ്മം

കർമ്മാകർമ്മ വികർമ്മങ്ങാം സക ലതും പരമോന്നതാവസ്ഥയിൽ.

#### സമതാവസ<sup>്</sup>ഥ

—സമാധി—ജീവാത്യമാ പരമാ ത്മാക്കളുടെ ഏകത്വഭാവം

#### സമത്വം

യോഗം. സന്തോഷാസന്തോഷ ങടരം,സുഖദ:ഖങ്ങരം,വിഹിതാവി ഹിതങ്ങരം ഇവയിലെല്ലാം ഒരേ മന സ്ഥിതി. ഇതുലഭിച്ചാൽ മാത്രമേ സമാധി സിദ്ധിക്കുകയുള്ളു.

# സമനു

സമനു എന്നും നിർമ്മനു എ നും രണ്ടുതരം പ്രാണായാമം നാ ഡീ ശുദ്ധിക്കായി ഉണ്ടു".16:64: 32 മാത്രാക്രമത്തിൽ അനുലോ മ വിലോമമായി ബീജ മന്ത്രം മാ നസികമായി ജപിച്ചു നടത്തുന്ന പോണായാമമാണിതു". ഇതുആറു മാസം അഭ്യസിച്ചു നാഡീ ശു ദ്ധിവരുത്തിയതിനു ശേഷമേ മാനസിക മന്ത്രജപം കൂടാതുള്ള പ്രാണായാമം ചെയ്യാൻ പാടുള്ളു. ഇതാണു സമനുനാഡീ ശുദ<sup>്</sup>ധി പോണായാമം.

#### സമനചയം

വൈവിദ<sup>്</sup>ധൃത്തിലെ ഏകതാം.

## സമബുള്ധി

ഫലാഫലങ്ങളിലും, സന്തോഷാ സതോഷങ്ങളിലും, സുഖദുഃഖ ങ്ങളിലും, ജയാപജയങ്ങളിലും, ശത്രുമിത്രങ്ങളിലും, ചരാചരങ്ങ ളിലും ഒരേ മനോഭാവം.

#### സമഭാവന

സുഖദുഃഖങ്ങളിലും, സന്തോ ഷാസന്തോഷങ്ങളിലും,ലാഭനഷ്ട ങ്ങളിലും ഒരേ മനോഭാവം പുലർ ത്തുന്ന സ്ഥിതിവിശേഷം.

### സമരസൈകത്വം

സർവവും ഏകത്വത്തിൽ ലയി കൺ. പ്രാണനാകട്ടെ ചിത്തവു ത്തികളാകട്ടെ പ്രവർത്തനമില്ലാതെ ആത്മമയമായി സ്ഥിതിചെയ്യു ന്ന അവസ്ഥയാണിതു്. മററു സർവവും അപ്രത്യക്ഷമായിക്കഴി ഞ്ഞിരിക്കും.

## സമലോഷ'ഠാശ'മകാഞ്ചനൻ

മണ്ണും കല്ലും സാർണ്ണം എന്നിവ യെയെല്ലാം ഒന്നുപോലെ പരിഗ ണിക്കുന്നവൻ. ജ്ഞാനയോഗി.

### സമവസ°ഥിതൻ

ഉത°കർഷാപകർഷ ചിന്തകാം കൂടാതെ ഒരേ നിലയ°ക്കു സ°ഥി തി ചെയ്യുന്നവൻ.

#### സമാധി.

ധ്യാനത്തിൻെറ പരകോടിയിൽ

നടക്കുന്ന ആത് മലയനം. രാജയോഗിയുടെ പരമോന്നതാവസ്ഥയാണിതു്. നാദത്തിൽ സമാപത്തി സംഭവിച്ചാൽ സമാധിയായി. ശരീ രം മാത്രമല്ല സർവവും വിസ്മരിച്ചുള്ള രാജയോഗസമാധിയിലെ ആനന്ദാനുഭൂതി വാചാമഗോചര മത്രേ! ജീവാത് മാവു് പരമാത് മാവിൽ ലയിച്ചും എന്നാൽ ചേതന നശിക്കാതെയും, ഉള്ള അവസ്ഥയിൽ സാർവത്രിക വിസ്മൃതി ഉണ്ടാകും. ബ്രഹ്മാനന്ദാനുഭൂതി ഉണ്ടാകും. ബ്രഹ്മാനന്ദാനുഭൂതി ഉണ്ടാകും ചെയും.

#### സമാധിപരിണാമം

ചിത്തത്തിൻെ അവസ<sup>ം</sup>ഥകളുടെ പരിണാമം. ഇതാണു<sup>ം</sup> ധർമ്മപ രിണാമമായി പരിണമിക്കുന്ന തു<sup>ം</sup>.

## സമാധിപര്യായങ്ങരം

സമാധി, രാജയോഗം, ഉൻമനി, മനോൻമനി, അമരത്വം, ലയനം, ശൂന്യാശൂന്യം, പരംപദം, അമന സ്കം, അദൈദതം, നിരാലംബം, നിരഞ്ജനം, ജീവൻമുക്തി,തു ര്യം, തുര്യാതീതം. സഹജാവ സ്ഥ, ബ്രഹ്മാനങം.

#### സമാധിസ<sup>്</sup>ഥൻ

വികാരവിചാരരഹിതനായി, സുഖദുഃഖരഹിതനായി രസഗന് ധശബ്ദസ്പർശനരഹി തനാ യി നിദ്രാരഹിതനായി, ശീതോഷ്ണ ബാധാരഹിതനായി ബോധാതീ താവസ്ഥയിൽ ശാസോച്ഛോ സരഹിതനായിരിക്കുന്ന രാജയോ ഗി സർവാവസ്ഥാവിനിർമുക് തനാകുന്നു. അദ്ദേഹം അവ ദ<sup>്</sup>ധ്യനും അഗ്രാഹ്യനും ആകു ന്നു.

#### സമാനൻ

ദശവായുക്കളിലൊന്നും ആ ക്സിജൻ, ജലം, ആഹാരം എന്നി വയെ ശരീരത്തിൻെറ സകലഭാഗ ങ്ങളിലും എത്തിക്കുന്നു. ഇതു വ്യാനൻെ പ്രവൃത്തി ആയും ചി ലയോഗികരം പ്രസ്താവിച്ചിട്ടു ണ്ടും.

### സമാനാഭിഹാരം

തുല്യഗുണങ്ങളുടെ ചിന്തകളും പ്രവർത്തനങ്ങളും വേർതിരിച്ചു അറിയാൻ പാടില്ലാതിരിക്കുന്ന അവസ<sup>റ</sup>ഥ.

### സമാപത്തി

ചിത്തം ഏതൊരു വസ്തുവി ലും തൻമയമായി ഭവികുന്ന അവ സ്ഥ.

### സമാഹിതമനസ്കൻ

ശീതോഷ<sup>ം</sup>ണ സുഖദുഃഖിതനാ കാതെ യോഗമനസ<sup>ം</sup>കനായി ഉറ ച്ചുനിൽക്കുന്നവൻ.

### സമാക്ഷിപ്തം

ശരീരം മുഴുവനുമായി ജീവൻ മാത്രമായുള്ള അവസ്ഥ. പ്രാണാ പാനനിർദ്ദേശമാണു് ഇവിടെ യുള്ളതെങ്കിലും ദശവായുക്കളുടെ പ്രവർത്തനമാണു് ഉദ്ദിഷ്ടമായിരിക്കുന്നതു്.

#### സമീകരണം

സമാനവായുവിൻെറ പ്രവർത്ത നം.ആഹാരത്തിനെ ആവശ്യാനുസ രണം ഓരോ ശരീരഭാഗത്തിലും എത്തിക്കുന്ന പ്രവർത്തനം.

### സമീരജയം

സമാധിക്കു വിഘ്നം വരുത്തു ന്ന ആന്തരികാവയവ പ്രവർത്ത നങ്ങളെ ജയിക്കൽ, ആസനം, മിതാഹാരം, ശക്തിചാലനം എ ന്നിവകൊണ്ടു് ഈ ജയം സമ്പാദി ക്കാം. എന്നാൽ പ്രാണായാമത്തി ൻെറ സകലഭാഗങ്ങളും സകലഭാവ ങ്ങളും സ്ഥാധീനപ്പെടുത്തേണ്ടതു

### സമീരണൻ

ശ്വസിക്കയും. നിശ്വസിക്കയും ചെയ്യുന്ന വായു.

## സമുദയം

ത്രിഗുണങ്ങളെകൂട്ടിച്ചേർക്കൽ.

## സമുദ്രതുല്യമാനസം

എത്രയധികം നദികഠം പതിച്ചാ ലും ഘോരമാരിചൊരിഞ്ഞാലും, കൊടുങ്കാററ് അടിച്ചാലും സമു ദ്രസ്ഥിതിയ്ക്കു മാററമില്ലാതി രികുന്നതുപോലെയാണു് യോ ഗിമാനസം

# സമ്യഗ്'ജ്'ഞാനം

വഴിയാകും വിധം സമ്പാദിച്ചി ട്ടുള്ള യഥാർത°ഥജ°ഞാനം – ആ ത°മജ°ഞാനം.

#### സംയമം

ഒരു അവയവഭാഗാംശത്തിൽ പോണമാനസങ്ങള ലയിപ്പിച്ചും കുറഞ്ഞതും രണ്ടുമണികൂർ സ്ഥിതി ചെയ്യുക. ബ്രഹ്മച ര്യാനുഷ്ഠാനത്തോടുകൂടി മാത്ര മേ ഇതു സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ. പ ലേ കായിക മാനസിക സിദ്ധിക ളും ഈ സംയമം മുഖേന യോഗി യ°ക്കു ലഭിക്കുന്നതായിരിക്കും.

## സംയമാഗ്നി

പഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങള അവയുടെ കർമ്മങ്ങളിൽനിന്നു നിവർത്തിപ്പി ചൂ അടക്കിനിറുത്തുന്നതാണു സംയമം. ഈ സംയമാഗ്നിിയിൽ ജ്ഞാനേന്ദ്രിയങ്ങള ഹോമിക്കു ന്നവരാണു് നൈഷ്ഠികൻമാർ

### സംയമിതേന്ദ്രിയൻ

സകലപഞ്ചേന്ദ്രിയങ്ങളേയും അ ന്തരിന്ദ്രിയങ്ങളേയും അടക്കം ചെ യ<sup>o</sup>ത യോഗി.

#### സംയോഗം

പുരുഷപ്രകൃതിലയം.

## സരസ്വതിനാഡി

ഇഡാപിംഗലാ നാ ഡി കളുടെ പാർശ്വഭാഗങ്ങളിലായി കുഹു വും സരസ്വതിയും സ്ഥിതിചെ യ്യുന്നു. ഉരനാകുവരെ സരസ്വ തീനാഡിവ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. ഓം മാനസിക ജപത്തോടെ പ്രാ ണായാമം ചെയ്യുമ്പോരം ഈ നാ ഡിയെ ചില യോഗികരം സ്മരി ക്കാറുണ്ടു്.

# സരൂപചിത്തനാശം

ഇതു രണ്ടുതരത്തിലുണ്ടു്. സരൂപചിത്തനാശത്തിൽ ജീവൻമു ക്തിയും, അരൂപചിത്ത നാശ ത്തിൽ വിദേഹമുക്തിയും സംഭ വിക്കുന്നു.

# സംവർഗ്ഗവിദ്യ

പ്രാണനിൽ നിന്നു വേർപെട്ട ആധ്യാത്മികവും ആധിഭൗതിക വും ആയ പ്രാണശക്തി.ഇതു സ ഗുണമാകുന്നു. 11ാമത്തെ വിദ്യാ സന്തതി

#### സർവഗതം

എല്ലാത്തിലും വ്യാപിച്ചതു<sup>ഴ</sup>– പ്രകൃതി.ബ്രഹ്മം.

# സർവചിന്താവിവർജിതൻ സർവചിന്തകളിലും നിന്നുവേർ

സർവചിന്തകളിലും നിന്നുവേർ പെട്ടയോഗി

### സർവജ്ഞതാബീജം

സർവത്തേയും അറിയുന്ന ജീവാ വസ്ഥ സകലരിലും ഉണ്ടു്,ഏറി യും കുറഞ്ഞും എന്നു മാത്രം ഭേ ദം.

# സർവദാപൂജ

പത്രപുഷ്പഫലജലാദി കൊ ണടുള്ളതോ മാനസികമോ ആയ പൂ ജ അല്ല ഇവിടെ ഉദ്ദിഷ്ടം. പ്രാ ണനെ സുഷുമനയിൽ കടത്തി ഭൂമദ്ധ്യേ സ്ഥരമായി നിലനിർ ത്തുന്ന പരമോന്നത പ്രാണായാമാ വസ്ഥയാണിതു്.

# സർവഭൂതസ്ഥിതം

സകലജീവികളിലും സ്ഥിതി ചെയ്യുന്ന പരമാത്മാവു്. ഇതു ത ന്നെ ജീവാത്മാവും.

# സർവഭൂതഹിതേരതൻ സകലജീവികളുടേയും ഹിത ത്തിൽ താത്പര്യമുള്ളവൻ.

സർവ(ഭൂതാത്മ (ഭൂതാത്മാ സർവജീവജാലങ്ങളുടേയും ആ ത്മാവു തന്നെയാണു തന്നിലുമു ള്ളതു് എന്നറിയുന്നവർ സർവഭൂതാശയസ്ഥിതൻ സർവജീവികളുടേയും ഉള്ളിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്നവർ—-ദൈവം

സർവലോകമഹേശ്വരൻ സർവലോകനാഥൻ—ഈശ്വരൻ.

## സർവശസ്ത്രാവദ്ധ്യൻ

സമാധിസ്ഥനായ രാജയോഗി. സർവശസ്ത്രങ്ങാംകും അവദ്ധ്യ നായി, അണുവായി, അരൂപിയാ യി, ജീവിതംനയിക്കാൻ രാജയോ ഗിയ്കു സാദ്ധ്യംതന്നെ.

സർവസങ്കൽപ്പനഷ<sup>ം</sup>ടം. സമാധി.

# സർ<mark>വസംഗപരി</mark>ത്യാഗം

യാതൊരു വിചാരവികാരങ്ങളും കൂടാതെയുള്ള മാനസികാവസ്ഥ.

### സർവസംഭവാഭാവം

കാരണകാര്യങ്ങളെ വിച്ചേരദി കാൻ സാദ്ധ്യമാകുന്നതല്ല. അതു കൊണ്ടു് സർവസംഭവങ്ങഠംക്കും ഭാ വം—കാരണം ഉണ്ടായിരിക്കണമെ ന്നുണ്ടു്. അതിനാൽ സർവസം ഭ വാഭാവം എന്നമെന്നു് ഇല്ലാതാകു ന്നു. സമുന്നതവേദാന്തിമാത്രമേ സർവസംഭവാഭാവം അറിയുന്നു

### സർവസാക്ഷി

ജീവികളുടെ വാസ്തവികത. സകലവസ്തുക്കളും ജീവികളും താത്കാലികമായി നിലനിൽക്കു ന്നവയാകുന്നു. (2) സർവത്തിനും സാക്ഷി ആയുള്ളതു്–ബ്രഹ്മം

സർവാംഗാസനം - മലർന്നു°കിടന്നിട്ടു° കാലുകയ കരം ഉയർത്തിനീട്ടി ഉള്ള. കൈകരം കൊണ്ടു" ഉടലിലെ വാരിയെല്ലിൻ ഭാഗങ്ങളെ താങ്ങിനിൽക്കുക. ക ഴുത്തുമുതൽ പാദങ്ങരവരെ ഒരു റൂരത്തടിപോലെ നിണ്ടുനിവർ ന്നിരിക്കും. താടി നെഞ്ചിൻമേൽ തൊട്ടിരിക്കും ആസനരാജകുമാരൻ ആണു സർവാംഗാസനം. ആസ നരാജൻ ശീർഷാസനവും. ദിനം പ്രതി 5-6 മിനിട്ടു സർവാംഗാസനത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്തു കൊണ്ടിരുന്നാൽ ശരീരത്തിനെ രോഗങ്ങളാന്നും ബാധിക്കില്ല.

## സർവാത്മകത്വം

പരമാത്മാവിൻെ അവസ്ഥ. സർവത്ര ആത്മമയമായി സ്ഥി തിചെയ്യുന്ന അവസ്ഥ.സ്വാത്മാ വിനെ സാർവത്രികമായി ഒർശി ച്ചു അതിൽ ലയിക്കുന്നതിൽപ്പരം ശേഷ്ഠമായൊരു ഭാവന ലോക അിലില്ല. പരമാനന്ദമയമായിരി കും ഈ അവസ്ഥ.

# സർവാരംഭപരിത്യാഗി

... സകലപ്രയത്നങ്ങളും ഉപേ ക്ഷിച്ചവൻ. ഈശ്വരഭക്തിയുടെ പാരമ്യത്തിൽ എത്താൻ ഇതു് അ ത്യാവശ്യമാകുന്നു.

# 

### സവിചാരം

ം ഒരു സൂക്ഷ<sup>ം</sup>മവിഷയത്തിലുള്ള സമാപത്തി.

# സവിചാരസമാധി നിർവിതർക്കസമാധിയിൽ നി

ന്നു ഉയർന്നു തൻമാത്രകളെ ഡ്യയ വസ്തുവാക്കി കാലദേശാദ്യവസ് വകഠാക്കു യോജിച്ചുള്ള സമാധി.

### സവിതർക്കം

സൂക്ഷ്മമല്ലാത്ത ഒരു വസ്തു\* വിലെ സമാപത്തി. ഇതു സവിക ല്പവുമാകുന്നു,

### സവിതർക്കസമാധി

വല്ലപ്പോഴും വിഷയങ്ങളിൽ പ്ര വേശിച്ചു പോകുന്ന ലോലമായ സമാധി. ശബ്ദാർഥജ്ഞാനത്ങ ളുടെ സംയോഗം ജ്ഞാതൃജ്ഞേ യജ്ഞാനഭാവങ്ങഠം ഇവ ഈ സമാ ധിക്കു ഉണ്ടായിരിക്കും.

## സവിതർകസമാപത്തി

സ°ഥൂലവസ°തുക്കളിൽ ചിത്ത ത്തെ ഏകാഗ്രമാക്കുന്നതുകൊണ്ടു ണ്ടാകുന്ന സമാധി. ഇതു~ ശബ് ദാർത°ഥ ജ°ഞാനങ്ങളോടൊത്തുമാ (തമേസ°ഥിതിചെയ്യുകയുള്ളൂ.

### സംവിത്യ

ചിത്ത ദർശനം. ശിരസ്സിനു ഉളിൽശബ്ദം കേഠംക്കുന്ന യോഗി ദിവൃശബ്ദ സംവിത്ത് ആയിരി കും.

#### സംവേഗം

് ലഅധികവേഗത. യോഗാഭ്യാസ ത്തിൽ അതിവേഗം അഭിവൃദ്ധി പ്രാപിക്കുന്നവരെ ''തീവേസംവേ ഗ യോഗിമാർ'' എന്നു വിളിക്കു ന്നു. ഇവർ മൂന്നുതരത്തിലുണ്ടു' —മൃദു, മദ്ധൃമൻ, അധിമാത്രൻ എന്നിവരാണവർ.

#### സംവേദനം

ഇഷ്ടാനുസരണമുള്ള ശരീര

ത്യാഗം, പരശരീരാഭവശവും ഈ സംവേദനം തന്നെ.രാജയോഗികരം ക്കു മാത്രം കഴിയുന്ന ഒന്നാണി തുട്.

# \*സർവേന്ദ്രിയ ഗുണാഭാസം

സർവേന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും ഗുണ മായി പ്രകാശിക്കുന്നതു<sup>ം</sup>. ബ്ര ഹ്മം അഥവാ ക്ഷേത്രജ<sup>ം</sup>ഞൻ.

#### സർവോത്തമലയം

പ്രാണാപാനൻമാരുടെ പര സ്പരലയം, ഇന്ദ്രിയ വിഷയങ്ങ ളുടെ ലയം, പ്രവൃത്തികളുടെയും വികാരവിചാരങ്ങളുടെയും ലയം, ഈ എല്ലാതരത്തിലുമുള്ള സ്ഥിര മായലയം യോഗികഠംക്കു മാത്രം അനുഭൂതിയിൽ വരുന്നു.

## സവുനാഡി

ഇടതുവശത്തുള്ള മൂക്കിൻ ദ.10ര ത്തിലെ നാഡികയം.

#### സംശയം

സുനിശ്ചിത ബുദ്ധിയില്ലാ യ്മ. ''സംശയാത്മാവിനശ്യതി'' എന്ന ഗീതാവാക്യം എന്നെന്നും ശരിതന്നെയാണു".

### സംശിതവ്രതൻ

കഠിനവ്രതത്തോടുകൂടിയവൻ.

## സംശയാത്യമാ

ഏതിലും സംശയമുള്ളവൻ. ഇ വനു നാശംതന്നെ അനുഭവമെന്നു ഗീത.

# സംശുദ്ധകിൽബിഷൻ -

പാപത്തിൽനിന്നു സംശുദ്ധി യെ (പാപിച്ചവർ.

#### സംസാരം

ശരീരങ്ങാം മാറിമാറിയുള്ള ജീ വസഞ്ചാരം. വൈരാഗ്യവും ജ്ഞാ നവും ആണു് കൈവല്യത്തിലേ ക്കു ഏവരേയും നയിക്കുന്നതു്. ഇതാണു സംസാരമോചനം. സം സംരജീവിതം എന്നെന്നും ദുഃഖമ യമായിട്ടു മാത്രമേ 99 ശതമാനം ആളുകരക്കും അനുഭവപ്പെടുന്നു

#### സംസാരമോചനം

ജനനമരണ രഹിതാവസ്ഥ, താ രകയോഗി സംസാരതരണം ചെ യ്യുന്നു. അദ്വയതാരകോപനിഷ ത്തു് പാരായണംചെയ്യുന്ന ആളി ന് സംസാര മോചനം ലഭിക്കുന്ന തായിരിക്കും.

### സംസാരവർത്യമ

ജനനമരണമാകുന്ന സംസാര മാർഗ്ഗം

## സംസാരവൃക്ഷനാശം

സംസാരവൃക്ഷത്തെ മനസ°സു കൊണ്ടുതന്നെ നശിപ്പിച്ചു, ബ്ര ഹ°മാനന്ദം ആസ്വദിക്കണം.

#### സംസിദ്ധിക്

പാകം വന്നതു<sup>ം</sup>. ഭാവത്രയ ത്തിൽ ഒന്നു<sup>ം</sup>. പ്രാഷൃതം. വൈകൃ തം എന്നിവയാണു<sup>ം</sup> മററു രണ്ടു ഭാ വങ്ങ*ം*.

# സംസ്തഭ്യാത്മ - അടക്കം ചെയ്യപ്പെട്ടആത്മാവും".

സംസ<sup>ം</sup>പർശഭോഗങ്ങ**ം** 

വിഷയജാതങ്ങളായ ദുഃഖാനുഭ വങ്ങാം. ഇന്ദ്രിയങ്ങളുടേയും മന സ്സിൻേറയും പരസ്പരസം യോജനം കൊണ്ടു് ഉണ്ടാകുന്ന സുഖദുഃഖങ്ങഠം. ഇവ ക്ഷണികമാ കുന്നു. ഉപശമമാകളെ ശാശ്വതി കവും.

### സത്സംസർഗ്ഗം

നല്ല ആളുകളുമായുള്ള സംസർ ഗ്ഗം. ഇതുതന്നെ സത്സംഗവും

### സംസിദ്ധി

മോക്ഷം

#### സഹജം

രാജയോഗസമാധി.

## സഹജതാദാത്മ്യം

ജീവനും അഹംകാരത്തിനുമുള്ള താദാത<sup>ര</sup>മും.

### സഹജാവസ്ഥ

താൻ ആത്മാവാണു് ബ്രഹ്മ മാണു് എന്നബോധം. യാതൊരു രൂപബോധവും ഈ അവസ്ഥ യിൽ ഉണ്ടായിരിക്കുന്നതല്ല.

#### സഹജോലി

വജോലിയുടെ ഒരു വിഭാഗം. മ ററതു് അമരോലി ആകുന്നു. വ ജോലിയുടെ അഭ്യസനത്തിനുശേ ഷം, ഗോമയം ചുട്ടെടുത്ത ഭസ്മം സ്ത്രീപുരുഷൻമാർ മൂർദ്ധാ വു്, നൈററി, നെഞ്ച്, ഭുജം ഇ ത്യാദി ശരീരഭാഗങ്ങളിൽ പുരട്ട ണം ആയുരാരോഗ്യവർദ്ധനയു

### സഹയജ്ഞൻ

യജ്ഞത്തോടുകുടിയവൻ. ലോ കാർത്ഥമുള്ള കർമ്മത്തോടു കൂടി യവൻ.

### സഫസ്രാരം

. ശിരസ്സിൽ മേലെ അററത്തു ള്ള ധ്യാനസ്ഥാനം. ശാംഭവീമുദ്ര യിലെ അന്തർലക്ഷ്യം സഹസ്രാര പത്മത്തിലെ പ്രകാശമായിരി ക്കും.യോഗി സ്ഥൂലധ്യാനത്തിൽ സഹസ്രാരപത്മത്തിലെ കിരണ സഹസ്രങ്ങളെ ധ്യാനിച്ചു ആനന്ദി കാറുണ്ടു്

### സഹസ്രാരപത്മം

ഓരായിരം സൂക്ഷ'മദളങ്ങളാണു് പ്രഖ്യാതാർത്ഥമെങ്കിലും അതു് മൊത്തത്തിലുള്ള ഒരു പ്രസ്താവ നമാത്രമാകുന്നു. സൂക്ഷ്മത്തിൽ 960 ദളങ്ങര മാത്രമേയുള്ളു എന്നാ ണു് യോഗീശ്വരൻമാരിൽ പലരും അഭിപ്രായപ്പെട്ടിട്ടുള്ളതു്.

## സഹസ്രാരപത<sup>്</sup>മ പ്രോണാ യാമം

്ഭൂമദ്ധ്യദ്ധ്യാന വിജയം കൈയു്വന്നതിനുശേഷം ശിരസ് സിൽ മേലഅററഞ്ങുള്ള സഹസ്രാര പത്മത്തിൽ യോഗികയം ധ്യാനി ച്ചു സമാധിസ്ഥരാകാറുണ്ടു്. അ താണു് പരമാനന്ദ സന്ദായകമായ സമാധി.

### സഹിതം

പൂരകാനന്തരം പ്രാണനെ ഹൃദയ ത്താൽ 64 സെക്കൻഡ് സമയംവരെ നിറുത്തുന്ന പ്രക്രിയ. യോഗശാ സ്ത്രത്തിലെ സഹിത കുംഭകമാ ണിതു്.

### സാംഖ്യം

സംഖ്യയെ സംബന്ധിച്ചതു്. അവ്യക്തം—മൂല പ്രകൃതി 1, വ്യക്തത്തിൽ പ്രകൃതി വികൃതി കരം7, കേവലവികാരങ്ങരം16, പുരു ഷൻ1ഇങ്ങനെ പ്രപഞ്ചതത്വങ്ങരം 25, ഇവയുടെ ജനനമാണു് സംഖ്യാ തത്വജ്ഞാനം. ആദ്യത്തെ 24 തത്വ ങ്ങളും ഗ്രഹിച്ചു പുരുഷൻ മോ ഷം പ്രോപിക്കുന്നു എന്നതാണു് കപില സിദ്ധാന്തവും. ഭഗവദ്ഗീ തയിലെ രണ്ടാമദ്ധ്യായമായ സാം ഖ്യയാഗത്തിൽ 72 പദ്യങ്ങളുണ്ടു്.

ഏകം സാംഖ്യംച യോഗംച യപശൃതി സപശൃതി എന്ന ഗീതാ സിദ്ധാന്തം അനുസ രിച്ചു് യോഗവും സാംഖ്യവും ഒ ന്നുതന്നെയെന്നു വരുന്നുണ്ടു്.

### സാജാത്യം

ബ്രഹ°മവൃത്തിയിൽ ഏർപ്പെടു ന്ന ആളിനു ഉണ്ടായിരിക്കേണ്ടതും ഒരേ ജാതിയിൽപ്പെട്ടതുമായ ചിന്ത ക≎ം.

# സാത്വികൻ സത്വഗുണാന്വിതൻ.

#### സാതചികദാനം

പ്രത്യുപകാരം പ്രതീക്ഷിക്കാ തെ ഉചിതസമയത്തു് ഉചിത സ്ഥലത്തുവച്ചു അർഹനായുള്ള വനു നൽകുന്ന ദാനം.

### സാത്വിക(പിയാഹാരം

സാത്വികൻമാർക്കു പ്രിയമായ ആഹാരം. ആയുസ്സൂ്, ഒജ സ്സു്, ബലം, ആരോഗ്യം, സു ഖം, തൃപ്തി എന്നിവയെ വർ ദ്ധിപ്പിക്കുന്നവയും, രസം, പു ഷ്ടി, കൊഴുപ്പു്, ഹൃദ്യത എ ന്നിവയുള്ളവയും ആണു സാത്വി കൻെറ ആഹാരം. ഇതാണു് രാജ യോഗി ആകാർ ആഗ്രഹിക്കുന്ന ആരം കഴിക്കേണ്ടുന്ന ആഹാരം. രാജയോഗി ആയിക്കഴിഞ്ഞാൽ വായുവാഹരം മതിയാകും. ശ്വാസ നിശ്വാസങ്ങളും രക്തസഞ്ചാരവും (പാണസഞ്ചാരവും കൂടാതെ ഉള്ളിൽ ഉള്ളവായു മാത്രമായി രാജയോഗി ജീവിതം നയിക്കും.

#### സാധന

അഭ്യാസയോഗം. ഘടസ്ഥ യോഗത്തിലെ ഏഴു് അഭ്യാസം കൊണ്ടു് ഏഴുനിലകളിൽ എത്തി ച്ചേരാം. സത്കർമമം, ആസനം, മുദ്ര, പ്രത്യാഹാരം, പ്രാണായാ മം, ധ്യാനം, സമാധി എന്നിവയാണു് ആ ഏഴു പടികഠം ഇവ ഏഴു തരം പ്രയോജനം സാധകനു നൽ കുന്നതാണു്. അവ:—ശോധന, ദൃഢത, സ്ഥൈര്യം, ധൈര്യം, ലാഘവം, പ്രത്യാണു് ഏഴു പ്രയോജനങ്ങഠം

#### സാധകൻ

യോഗാഭ്യാസത്തിൽ പ്രരംഭ പ്ര വർത്തകൻ. മുക്തി സിദ്ധിക്കു ന്നതിലേക്കുള്ള ആദ്യപടിയിൽ പ്ര വേശിച്ചവൻ.

#### സാധകൻമാർ

മൃദുസാധകൻ മദ്ധ്യമസാധകൻ അധിമാത്രകൻ അധിമാത്രമെൻ, ഇവർ നാലും രാജയോഗികളിൽ പെട്ട സാധകരാകുന്നു.

## സാധർമ്മ്യം

പ്രത്യേകതയില്ലായ്മ. മനുഷ്യ സങ്കൽപങ്ങരം. ദശേദ്രിയ പ്ര വർത്തനങ്ങരംകും അടിസ്ഥാനമാ യി നിൽക്കുന്നതും മനസ്സാകു ന്നു. ആ മനസ്സു° വൈധർമ്മ്യമ ല്ല സാധർമ്മ്യമാകുന്നു.

### സാധുപരിത്രാണം

സജ<sup>ം</sup>ജനങ്ങളെ സംഭക്ഷിക്കൻ. അവതാരപുരുഷൻമാരുടെ ജോ ലി.

## സാമാന്യം

വ്യക്തിത്വമില്ലാതെ, വ്യക്താ വ്യക്തങ്ങയകൂടാതെ, നിലനിൽ കുന്ന ഭാവം. സാമാന്യകരണവ്യ ത്തി എന്നതു എല്ലാ കരണങ്ളുടേ യും ഒത്തൊരുമിച്ചുള്ള പ്രവർത്ത നമാകുന്നു. ദശവായുക്കളുടെ പ്ര വർത്തനങ്ങയ സാമാന്യ കരണവ്യ ത്തി ആകുന്നു.

അനുമാനം കൊണ്ടു ലഭിക്കുന്ന ജ്ഞാനം. ഒരു വിഷയത്തിലും വിശേഷജ്ഞാനമില്ലായ്മ. മണ്ണു സാമാന്യവും മണ്ണുകൊണ്ടു നിർ മ്മിച്ച കുടം വിശേഷവും ആകു ന്നു.

## സാമീപ്യം

അടുപ്പം. ബ്രഹ്മത്തെ സംബം ന്ധിച്ചു സാമീപ്യം അർത്ഥശൂ ന്യമാകുന്നു. എന്തെന്നാൽ നാം ബ്രഹ്മത്തിൽ ജീവിക്കുന്നു. ബ്രഹ്മം തന്നെ നമ്മാം ആകുന്നു. ഈശ്വര ചിന്താചതുർത്ഥാവ ഡ്ഥകളിൽ രണ്ടാമത്തേതാണി തു്. സാമൂപ്യം, ഡായൂജ്യം എന്നിവയാണു് ഈശ്വര സാക്ഷാത്കാരാ വസ്ഥയിലേക്കുള്ള പടികഠം. യോഗിമനോഭാവം.

#### സായണാസനം

കൈമുട്ടുകയ തറയിലും, കൈ

ത്തലങ്ങരം താടിയിലും ഉറപ്പിച്ചു° തലയെ താങ്ങിനിർത്തണം. കാലൂ കരം ചേർത്ത° ഉയർത്തിനിർത്തുക. (പയോജനം.

തോളെല്ലുകയംക്കും മുതുകെല്ലി നും ശക്തിവർദ്ധിപ്പിക്കുന്നു. നട്ടെല്പിനു നീളം വർദ്ധിപ്പിക്കു ന്നു.

### സായൂജ്യം

സർവേശാരരൂപത്തിൽ ലയി ക്കൽ. സാലോക്യ, സാമീപ്യ, സാ രൂപ്യാവസ്ഥകഠം മൂന്നും കഴി ഞ്ഞുള്ള ലയനം—ബ്രഹ്മാനദം.

### സാരൂപ്യം

ഭക്തിയുടെ മൂന്നാമത്തെ നി ല. ധ്യാതാവും സർവേശാത്ക്റെ സങ്കൽപരൂപത്തെ പ്രാപിച്ചതായു ള്ള ധ്യാനത്തിൽ ലയിക്കൽ.

### സാലോക്യം

സർവേശാരലോകത്തു പ്രവേശി ച്ചതായുള്ള ഒന്നാമത്തെ ധ്യാനാവ സ°ഥ. സാലോക്യ സാമീപ്യ സാ രൂപ്യ സായൂജ്യാവസ°ഥകരം നാ ലാണു° മോഷത്തിലേക്കുള്ള മാന സികാവസ°ഥാന്തരങ്ങരം.

### സാലംബശീർഷാസനം

തല തറയിൽ കൊള്ളിച്ചിട്ടു അ തിൻെ ഓരോവശത്തും നാലഞ്ചു് ഇഞ്ചു് അകലത്തിലായി ഉള്ളം കൈകഠം ഉറപ്പിച്ചു് ശീർഷാസന സ്ഥനാവുക. സാധാരണ ശീർഷാ സനത്തിൽ ഉള്ളം കൈകഠം നെററി യുടെ മേൽവശത്താണല്ലോ ചേർ ത്തുവയ്ക്കുക. ഇതിലാകട്ടെ, ശ രീരത്തിനു അവലംബം അകലത്താ യിമടക്കിവെച്ചിരിക്കുന്ന ഉള്ളം കൈകളിൽ കൂടി ഉണ്ടായിരിക്കും. കൈവിരലുകഠം മുൻവശത്തോട്ടും പിന്നീടു പിൻവശത്തോട്ടും നീട്ടി യിരിക്കും. കൈഠം നെററിയിൽനി ന്നു നാലിഞ്ചുമുന്നോട്ടുനീട്ടി ഉ ള്ളംകൈകഠം തറയിൽ ഉറപ്പിച്ചുനി റുത്തുന്നതും ഈ യോഗാസനം

### സാലംബസർവാംഗാസനം

സർവാംഗാസന സ്ഥനാവുക. കൈയ മുന്നോട്ടോ പിന്നോട്ടോ ന¶ട്ടി തറയിൽ പതിക്കുക. തുടക ളിൻമേൽ കൈയ പതിച്ചും നില് ക്കാം.

#### സാവയവം

അവയവത്തോടു കൂടിയ ശരീ രം. ദൈവത്തിനെ ഓരോ ഭാവത്തി ലും ഭാഗമായിട്ടും ഭക്തൻമാർ ധ്യാ നിക്കാറുണ്ടു്. അവയവരൂപത്തി ലല്ലാതെ ധ്യാനസമാധികളിൽ ഏർ പ്പെടുന്നവർ യോഗികളാകുന്നു.

#### സാവിത്രി

ഓം, മാനസികജപത്തോടെ പ്രാ ണായാമം മൂന്നുതരത്തിൽ നടത്തു ന്നതിലെ ഒരു ഭാവം, ഗായത്രിയും സരസ്വതിയുമാണു മററു രണ്ടു ഭാ വങ്ങരം.

#### സാക്ഷിത്വം

കണ്ണുകൊണ്ടു കാണൽ. ആത്മാ വിനെ ദർശിക്കുക എന്നതാണു് യോഗാഭ്യാസത്തിൻെറ പരമോന്നത മായ ഒരവസ്ഥ. ദൈവത്തെ ഭദ്രകാ ളിയായും മററും സർവദാദർശിച്ചു കൊണ്ടിരുന്ന ആളാണു് ശ്രീരാമ കൃഷ്ണ പരമഹംസൻ. സാധാര ണരുടെ ദൈവാവയവമാനസിക ദർശനം സെക്കണ്ടുകയ മാത്രമായി രിക്കും

### സിദ്ധൻ

യോഗിവര്യൻ. സിദ്ധൻമാർക്കു മാത്രം മനസ്സിലാകുന്നതും സാ ധാരണർക്കു അഗ്രാഹ്യവും ആയ സിദ്ധികളുള്ള യോഗി.

#### സിദ്ധയോഗി

സിദ്ധികര ലഭിച്ചിട്ടുള്ള യോ ഗി.

# സിദ്ധാനുഭൂതി

സീദ്ധൻമാരുടെ ആനുഭവിക ജ്ഞാനാനന്ദം. സിദ്ധികളുടെ അ നുഭൂതി.

### സിദ്ധാന്ത്ര്രവണം

പത്തുനിയമങ്ങളിലൊന്നു്. വേ ദാന്തപരവും യോഗശാസ്ത്രേപര വും ആയ ഗ്രന്ഥങ്ങഠം പാരായ ണം ചെയ്യുന്നതും ശ്രവിക്കുന്ന തും. പരമോന്നതജ്ഞാനം സമ്പാ ദിച്ചു ബ്രഹ്മദ്ധ്യാന നിരതനാ കൽആണു് സിദ്ധാന്ത ശ്രവണ പ്രയോജനം.

### സിദ്ധാസനം

കാലുക്കാമടക്കി തറയിലിരിക്കു ക. ഇടതുകാൽപ്പടം വലതുകാലി നും വലതുതുടയ്ക്കും മദ്ധേയം താഴ്ത്തിവയ്ക്കുക. വലതുകാൽ പ്പടം ഇടതുതുടയ്ക്കും ഇടതുപാ ദത്തിനും ഇടയിൽ താഴ്ത്തുക. കാൽമുട്ടുകളുടെ അടിഭാഗം തറ യിൽ പതിഞ്ഞിരിക്കും. ഉടൽ നി വർത്തി മുന്നോട്ടുനോക്കുക. കൈ കരംനീട്ടി കാൽമുട്ടുകയക്കുമേൽ വയ്കുക. ശ്രീബുദ്ധൻെറ ധ്യാ നം മിക്കവാറും ഈ യോഗാസന ത്തിലായിരുന്നു.

പ്രതോജധങ്ങ∞

സാപ്നസ്ഖലനരോഗംശമിക്കും ബ്രഹ്മചര്യാനു ഷ്ഠാന ത്തിലേ ക്കു സാധകനെ നയിക്കും. അ ങ്ങനെധ്യാനം ഉറച്ചു സമാധിയി ലേക്കു യോഗാഭ്യാസികളെ നയി കും. ദിവസം 3 തവണ വയർ തി രുമി 15മിനിട്ടുവീതം കുളിക്കുക, 5—6 തവണ 15 മിനിട്ടുവീതം സി ദ്ധാസനസ്ഥനാവുക 25 യോഗ മുദ്ര അഭ്യസിക്കുക എന്നിവകൊ ണ്ടു തീരാത്ത സാപ്നസ്ഖലന

### സിദ്ധി

പ്രമാണങ്ങരം ഉദ്ധരിച്ചു പ്രമേ യം സ്ഥാപിക്കാനുള്ള കഴിവു്. പ്രത്യയസർഗ്ഗത്തിൻെറ നാലു വിഭാഗത്തിലൊന്നു്. അണിമാദ്യ ഷ്ടൈശചര്യങ്ങളിൽ ഒന്നെങ്കിലും സ്വാധീനമായിരിക്കൽ. പഞ്ചഭൂത ജയം സംയമാഭ്യാസത്താൽ കൈയ് വന്നിട്ടുള്ളവർക്കുള്ള കഴിവു്. താ രകയോഗത്തിൻെറ അത്യുന്നതനി ലയിൽ പ്രവേശിക്കൽ.

# സിദ്ധിദൂഷണം

സിദ്ധികളെ ദുഷിക്കൽ. ജ്ഞാ നികളും മുമുക്ഷുക്കളുമായവർ ഒ രിക്കലും സിദ്ധികളെ കാംക്ഷി കുന്നവരല്ല. മന്ദബുദ്ധികളാണും സിദ്ധികളിൽ ഭ്രമിക്കുക. ഇക്കു ട്ടർക്കും നിത്യാനന്ദാനുഭൂതി ഉണ്ടാ കുന്നതല്ല.

# സിദ°ധൃസിദ°ധിക∞

കിട്ടിയതും കിട്ടാത്തതും ആയ രണ്ടിലും ഒരേ ഭാവം പുലർത്തണ മെന്നാണു<sup>ം</sup> ഗീതാചാര്യ**ൻറ ശാ** സനം

''സിദ്'ധ്യസിദ്'ധ്യോ സമോഭാ<mark>വ:</mark> സമത്വം യോഗഉച്യതേ''

### സിംഹാസനം

കാലുകയ പിന്നോട്ടുനീട്ടി ഉപ്പൂ ററികളിൻമേൽ ഉടൽ നിവർത്തി ഇ രിക്കുക. ഉള്ളംകൈയ്കയ വിടർ ത്തി അതതുവശത്തെ മുട്ടിൻമേൽ പിടിച്ചു ഇരിക്കുക. നാക്കു് പുറ ത്തേക്കുനീട്ടി നോട്ടം (ഭൂമദ്ധ്യേ ഉറപ്പിക്കുക. (2) കാലുകയ പത്മാ സനത്തിൽ ഉറപ്പിച്ചു ശരീരം ഉയർ ത്തി മുന്നോടുനീട്ടി ഉള്ളം കൈക ളിൽ ഉടൽഉറപ്പിക്കുക. അപ്പോഴും നാക്കു പുറത്തേക്കു നീട്ടിയിരിക്കണം.

#### പ്രതോജനങ്ങഠം

ശബ്ദം സുന്ദരമായിത്തീരും. നാ ക്കിലെ മാലിനൃങ്ങയ അപ്രേതൃക്ഷ മാകും. വിക്കൻമാരുടെ വിക്കു അ സ്തമിക്കും.പിത്തരോഗംതീരും. അനുത്രികാസ്ഥിയെ സ്ഥിരമാ യി നിലനിർത്തും.

### സീൽക്കാരി

നാക്കു് അല്പം വെളിയിലേ കു നീട്ടി ശ്വാസം വലിക്കുക. കുംഭകാനന്തരം മൂക്കിൽക്കൂടി രേ ചകം. അംഗസൗഷ്ഠവം ശരീര പോഷണം, ദേഹസൗഖ്യം എന്നിവ ഫലം. വിശപ്പും ദാഹവും കുറ യ്ക്കും.

## സീൽ(കമം

കപാലഭാതിയിലെ മൂന്നുതരം അനുഷ<sup>ം</sup>ഠാനങ്ങളായ വാമക്രമം വ്യുത<sup>ം</sup>(കമം, സീൽക്രമം എന്നിവ യിൽ ഒന്നാണിതു<sup>ം</sup>. വായിൽക്കൂ ടി ജലം ഉള്ളിൽ കടത്തിയിട്ടു മൂ ക്കിൽക്കൂടി ബഹിഷ്കരിക്കുന്ന കപാല ഭാതി(കമം. കഫദോഷം വാർദ്ധക്യം ജ്വരാദിരോഗങ്ങടം എ ന്നിവയെ നശിപ്പിക്കുന്നു.

## സുകൃതകാര്യം

സൽപ്രവൃത്തി. മുജ്ജൻമങ്ങളി ലെ പ്രവർത്തനങ്ങയക്കു അനുസര ണമായിട്ടാണു് ഈ ജൻമത്തെ അ നുഭവങ്ങയ. ഈ ജൻമത്തിൽ സു കൃതകാര്യങ്ങയ നടത്തിയാൽ അടു ത്തജൻമത്തിൽ സദനുഭവങ്ങളുണ്ടാ കും. കർമ്മങ്ങളുടെ ഫലങ്ങയ ജീ വനെ തുടർന്നുകൊണ്ടേയിരിക്കും.

സുകൃതദുഷ്കൃതങ്ങരം പുണൃപാപകർമ്മങ്ങരം.

## സുഖം

സതോഷം. ബ്രഹ്മാനന്ദം അനു ഭവിക്കുന്നയോഗിക്കു സാധാരണ രുടെ സതോഷം അതൃത്തം നിസ് സാരമായിരിക്കും. പതഞ്ജലി യുടെ സിദ്ധാത്മനുസരിച്ചു് ''സ്ഥിരസുഖമാസനം'' ആകു ന്നു. അങ്ങനെ ദീർഘസമയം ഒരു ആസനത്തിൽ ഇരിക്കാൻ കഴിയു അതുതന്നെ സുഖദായകമാണു്. സഹജാനന്ദമായി സുഖം ഭവിക്കും റാജയോഗിയ്ക്കു്.

# സുഖദുഃഖവിമുക്തൻ

സുഖദുഃഖങ്ങളിൽ നിന്നു വിമു ക്തനായവൻ–യോഗി.

# സുഖാനുശയി

ഒന്നിൽ സുഖം അനുഭവിച്ചാൽ അതിൽ രാഗം ഉളവാകുന്നു. ഈ ഭാഗം ആണു് സുഖാനുശയി.

## സുധാചന്ദ്രമണ്യലം

ശാംഭവീലക്ഷ്യത്തിനു മുമ്പു് അനുഭവിക്കുന്ന സുഖപ്രകാശം. യോഗസിദ്ധി വരുന്നതിനു മു മ്പു് ശരീരത്തിനു ചുററുമോ, ശിരസ്സിനുചുററുമോ ആയി യോഗിക്കു അനുഭൂതിയിൽവരുന്ന പ്രകാശം. ശ്രീരാമകൃഷ്ണ പരമ ഹംസൻ, ശ്രീബുദ്ധൻ തുടങ്ങിയ വരുടെ തലയ്ക്കു ചുററും ഒരു പ്രഭയുള്ളതായി ചിത്രങ്ങ ളിൽ കാണാം.

# സുപ<sup>്</sup>തകൂർമ്മാസനം

കാലുകഠംനീട്ടി ഇരുന്നിട്ടു് തല അവയ്ക്കിടയിൽകൂടി താഴ്ത്തി, നെററി തറയിൽ തൊടുക. പാദ ഞാരം തലയ്ക്കുമേൽക്കൂടി മുന്നോ ടുനീട്ടി ഒന്നിനുമേൽ മറാതുവയ് കുക. കൈകരം പിന്നോട്ടുനീട്ടി മുതുകിൽ കോർത്തുപിടിക്കുക. പ്രയോജനങ്ങരം

നടെല്ലിനു ലാഘവവും വയറിനു അയവും വരുത്തി ആരോഗ്യം വർ ദ്ധിപ്പിക്കുന്നു. അഷ്ടാംഗയോ ഗത്തിലെ അഞ്ചാമത്തേതായ പ്ര ത്യാഹാരത്തിലേക്കു മനസ്സിനെ നയിച്ചു പ്രശാന്തമാക്കിത്തീർക്കാൻ സഹായികുന്നു.

# സുപ<sup>്</sup>തകോണാസനം

ഹലാസനസ്ഥനായി കാലുകയ ഇടത്തോട്ടും വലത്തോട്ടും നീട്ടി കിടക്കുക. കാലുകളുടെ ഉപ്പൂററി കളെ അതതുവശത്തെ കൈകയ കൊണ്ടു പിടിക്കുക.

പ്രയോജനങ്ങഠം

ം കാലുക∾ക്കു സൗഖ്യംനല<sup>ം</sup>കിവ യറു ചുരുങ്ങി ഉദരരോഗങ്ങളെ ന ശിപ്പിക്കുന്നു.

# സുപ്രത്രിവിക്രമാസനം

ഒരുകാൽ നീട്ടി മലർന്നുകിടക്കു ക. മറെറകാൽ തലയ്ക്കുമേൽകൂ ടി പിന്നോട്ടുനീട്ടി കൈകഠംകൊ ണടു പിടിക്കുക ആകാൽ തറയിൽ തൊടത്തക്കവിധംവരെ താഴ്ത്ത

# സുപ<sup>ം</sup>തപാദാംഗുഷ്ഠാസനം

മലർന്നുകിടന്നിട്ടു് ഒരു കാൽ ഉ യർത്തി അതിൻെറ വിരലുകളെ ആ വശത്തുള്ള കൈകൊണ്ടു പിടി ക്കുക. ആ കാലും കൈയും വള യാൻ പാടില്ല. മറെറകാൽ തറയിൽ പതിഞ്ഞിരിക്കും.

### പ്രയോജനങ്ങയ

കുടവയർ, ആന്ത്രവൃദ്ധി, പക്ഷ വാതരോഗം ഇടുപ്പുവേദന എന്നി വ ശമിപ്പിക്കും

# സുപ<sup>ം</sup>തഭേകാസനം

മലർന്നു കിടന്നിട്ടു° കാൽമുട്ടു കര മടക്കി കാൽപ്പടങ്ങളെ കൈമു ടുകര തറയിൽപതിച്ചു പിടിക്കു ക. തലഉയർത്തിയോ താഴ്ത്തി യോ കിടക്കാം. രണ്ടു തരത്തിലാ യാലും നടുവിൻഭാഗം ഉയർന്നുവ ഉഞ്ഞിരിക്കും.

# സുപ്തവജോസനം

വജ്രാസനസ്ഥനായതിനുശേ ഷം മലർന്നു കിടക്കുക. തല ഉയർ ത്തി, ഉച്ചിയുടെ പിൻവശം തറ യിൽ പതിച്ചും കിടക്കാം.കൈകരം വയറിൻമേൽവയ്ക്കാം.

## പ്രതോജനങ്ങ

മുതുകെല്ലുനീണ്ടും നെഞ്ചു വി ടർന്നുംവന്നു് ശാസഗതി സുഗ മമായിത്തീരും. കാസരോഗി തല യുടെ പിൻഭാഗം തറയിൽ പതി ച്ചുകിടക്കുന്നതായാൽ ശ്വാസംമുട്ട ലിനു കുറവുണ്ടാക്കും ക്രമേണ കാസരോഗം നശിക്കും-

# സുപ്തവീരാസനം

ട്ടു് കൈകഠം പിന്നോട്ടു നീട്ടി ചേർത്തു മലർത്തിവയ്ക്കുക. പ്രയോജനങ്ങഠം വയർ നിവർന്നു മലശോധനയെക്ര മികരിക്കുന്നു. നടന്നു ക്ഷീണി ച്ചു വരുമ്പോരം ഈ യോഗാസന ത്തിൽ 15 മിനിട്ടു കിടന്നാൽ ക്ഷീ ണം തീരും. ഓട്ടത്തിൽ സമർത്ഥ

രായിഭവിക്കും. വാതരോഗത്തെ

വീരാസനസ്ഥനായി കിടന്നി

# സുമഹതീമു(ദ മഹാമുദ്ര.

അകററും.

# സുവർലോകം

ഭൂമിക്കു മുകളിലുള്ള ആറു ലോകങ്ങളിലൊന്നു°. ഇതുതന്നെ സാർഗം.

# സുശീരം

ശിരസ്സിലെ ഒരു ചെറുദ്വാ രം. യോഗികഠം അവിടെ പ്രാണ നെ നിവേശിപ്പിച്ചു് ബ്രഹ്മ ദ്ധ്യാനം നടത്താറുണ്ടു്.

# സുഷുപ്തി

സുഖനിദ്ര. സ്വപ്നം കൂടാതയുള്ള നിദ്രയാണിതു്. ഒരു സാധാരണനു ആറു മണിക്കൂർ സുഖനിദ്രയുണ്ടായിരിക്കണം. അതു ആയുർവർദ്ധനയ്ക്കും ആരോഗ്യവർദ്ധനയ്ക്കും കാരണമാകും. നെപ്പോളിയൻബോണപ്പാർ ട്ടിനു് ദിനംപ്രതി 4 മണിക്കൂറിന്

കമേ ഉറങ്ങേണ്ടിവന്നിട്ടുള്ളൂ്. അ ദ്ദേഹംനിന്നു കൊണ്ടും ഉറങ്ങും. ബ്രഹ്മചര്യാനുഷ്ഠാന തത്പ രൻമാർക്കു 4 മണിക്കൂർപോലും ഉ റങ്ങേണ്ട ആവശ്യം നേരിടുന്നതല്ല. ആരോഗ്യവർദ്ധനയും നിദ്രയുമാ യി വളരെ ബന്ധപ്പെട്ടിരിക്കുക യാണു്. രാജയോഗിവരേണ്യൻ മാർ പ്രോണനെ ശിരസ്സിൽ സ്ഥാപിക്കാൻ കഴിവുള്ളവരാക യാൽ അവർ നിദ്രയെ ജയിച്ചവരാ കുന്നു. അവർ കാലനേയും ജൂയി

# സുഷുമ്ന

ഇഡാപിംഗലകയക്കു മദ്ധ്യേയായി മൂലധാര ഭൂമദ്ധ്യപര്യ അം വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന ഒരു അദ്യ ശ്യനാഡി.ഇതു അഗ്നികലയാകു ന്നു. മററു സകലനാഡികളിലു കുള്ള പ്രാണസഞ്ചാരം നിർത്തൽ ചെയ്തു് പ്രാണനെ സുഷുമ്ന യിൽകൂടി മാത്രം സഞ്ചരിപ്പിച്ചു സഹസ്രാരപത്മത്തിൽ നിറു അാൻ സാധിക്കുന്ന രാജയോഗി യ്ക്കു് മരണത്തെ ജയിക്കാൻ ക

# സുഷുമ്നാകാലഭോക്ത്രി

സുഷുമ്നയാകുന്ന കാലഭോക് ത്രി. സുഷുമ്നയിൽ പ്രാണനെ പ്രവേശിപ്പിക്കാൻ കഴിയുന്നയോ ഗിയ്ക്കു മരണമില്ല. ആ രാജയോ ഗി ചിരംജീവിയായിത്തീരുന്നു. ഇഷ്ടാനുസരണം ജീവിച്ചിരിക്കാ നും മരിക്കാനും കാലഭോക്ത്രി യെ സ്വാധീനമാക്കിയ രാജയോഗി യ്ക്കു സാധിക്കുന്നു.

# സുഷുമ<sup>്</sup>നാവാഹിനീ പ്രാണൻ

സുഷുമ്നാനാഡിയിൽ സഞ്ച രിക്കുന്ന പ്രാണൻ. മറെറല്ലാ നാ ഡികളിലേയും പ്രാണൻ സഞ്ചരി ക്കാതായാൽ മാത്രമേ, സുഷുമ്നാ നാഡിയിൽ പ്രാണൻ സഞ്ചരിക്കു കയുള്ളൂ. രാജയോഗാവസ്ഥയാ ണിതു്.

# സുഹൃത്തു

ഓരോരുത്തരുടേയും പ്രകൃതം അനുസരിച്ചാണു് ഇണങ്ങിയ സൗ ഹൃദസമ്പന്തരെ ലഭിക്കുക. രാജ യോഗാഭ്യാസികഠം ലൗകികരോടു് അതൃപൂർവമായി അതൃാവശ്യത്തി നു മാത്രമേ സ്നേഹം ഭാവിക്കു കയുള്ളൂ. രാജയോഗിയ്ക്കു യാ തൊരു സുഹൃത്തും ഉണ്ടായിരിക്കു

# സൂ(തധൗതി

ഒരു ചരടിനെ മൂക്കിൻ ദ്വാരത്തിൽ കൂടി വായിൽ കടത്തി.,അതിൻെറ രണ്ടററവും കൈകയകൊണ്ടു പിടി ച്ചുമന്ദം മന്ദമായി ഉരസുക,കഫം ഉ ച്ചാടനം ചെയ്യാനുള്ള ഒരു വിദ്യയാ ണിതു<sup>ം</sup>. വായിൽക്കൂടി നൂൽക<sub>ട</sub> ത്തി മൂക്കിൽക്കൂടിയും പുറത്തെ മൂക്കിൻദ്വാര ഓരോ ത്തിൽക്കൂടി പരസ്പരം കടത്തി യും ഈ നൂലിനെ വലിച്ചെടു ക്കാം. മൂക്കളയും കഫവും ബഹി ഷ<sup>യ</sup>കൃതമായി ശിരോരോഗമെന്യേ ശരീരസംരക്ഷണം ചെയ്യുന്നതാണി തു്. ആസ്ത്മ, മൂക്കടപ്പു്, കഫ ശല്യം, ചുമ എന്നിവയെല്ലാം ശമി ക്കും. അതുപോലെ തലവേദന യും. ദിനം(പതി രാവിലേ ഇതു നട**ത്താൻ അരമിനിട്ടു**് സമയമേ വേണ്ടിവരുന്നുള്ളൂ.

## സൂത്രനേതി

ഒരു ചരടിനെ മൂക്കിലും വായി ലും കൂടികടത്തുന്ന ക്രിയ ആണി തു°. സാധാരണ ചീപ്പുനൂലി ൻെറ നാലുമടണ്ടു് വണ്ണമുള്ള ഒരു ചരടു° വായിൽക്കൂടി മേൽപ്പെട്ടു കടത്തി മൂക്കിൽക്കൂടി ഒരററം ന യിച്ചു° രണ്ടുകൈയ′കൊണ്ടും ര ണ്ടററം പിടിക്കുക. നാലഞ്ചു തവ ണ ഉരസൽ നടത്തുന്നതോടെ കു റെ കഫം മൂക്കിലും വായിലും കൂ ടി പുറത്തു പോകുന്നതായിരി ക്കും. ഇതു ലഘുവായി നടത്തുന്ന തിലേക്കു രണ്ടാഴ്ച പരിശീലി ക്കേണ്ടതുണ്ടും. രണ്ടു മൂക്കിൻ ദ്വാ രത്തിലും മാറിമാറി ചരടുകടത്തി സൂത്രനേതി നടത്താൻ കാൽമിനി ട്ടേ വേണ്ടിവരുകയുള്ളൂ. ജലനേതി പോലുള്ള ഈ (പക്രിയ ശിര സ്സിനേയും നെഞ്ചറകളേയും ശുദ<sup>്</sup>ധമാക്കി അനേക രോഗങ്ങ ളിൽ നിന്നു ഏവരേയും രക്ഷിക്കു ന്നതാണു°.

# സൂര്യൻ

സൂര്യഭേദനം എന്ന പ്രാണായാ മം. (2) പിംഗലാനാഡി. (3) മണി പൂരക ചക്രത്തിലെ അഗ്നിഭാ വം. വിശൂദ്ധിചക്രത്തിൽ നിന്നു ഒഴുകിവരുന്ന അമൃതത്തെ ഭക്ഷി കുന്നതു ഇതാണു്.

# സൂര്യഗ്രഹണം

പിംഗലയിൽക്കൂടി സഞ്ചരിപ്പി ക്കുന്ന പ്രാണനെ സുഷുമ്ഹാനാ ഡിയിൽ എത്തിക്കൽ. സൂര്യനാ ഡിയാണല്ലൊ പിംഗല.

സൂര്യചന്ദ്രസ്ഥാനങ്ങ<del>ഠം</del> ജാരത്തിലും താലുമൂലത്തിലും ആകുന്നു. ഇവയാണു യഥാക്രമം സൂര്യൻറയും ചന്ദ്രൻേറ യും സ്ഥാനങ്ങയം.

## സൂര്യനമസ്കാരം

കായികവും മാനസികവും ആ യിശുദ്ധിയും ശക്തിയും വർ ദ്ധിപ്പികുന്ന ഒരു വ്യായാമമാ ണു് സൂര്യനമസ്കാരം. ശ്വസന ക്രിയാസമന്വിതം സൂര്യോദയത്തി നുമുമ്പു് പച്ചവെള്ളത്തിൽ കുളി ച്ചു് 21 സൂര്യനമസ്കാരം 10 നില കളോടെ എടുത്തുകൊണ്ടിരുന്നാൽ ആയുരാരോഗ്യ സൗഖ്യം ഏവർ ക്കും ലഭിക്കുന്നതായിരിക്കും. ഹി ദുക്കളിൽ പലരും ഗായത്രീമന്ത്ര ജപത്തോടെ ആയിരിക്കും നമസ് കാരം നടത്തുക. മന്ത്രജപം കൂടാ തെയും 21 സൂര്യനമസ്കാരം ഏ വർക്കും ഏതു വയോഘട്ടത്തിലും

1-ാമത്തെ നില (അർദ്ധചന്ദ്രാ സനം) പാദങ്ങഠം അടുപ്പിച്ചു നി വർന്നുനിന്നിട്ടു് ഉള്ളംകൈകഠം ത ലയ്ക്കു മുകളിൽക്കൂടി പിന്നോ ടുനീട്ടുക. ശ്വാസം ഉള്ളിലേക്കുവ ലിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കണം.

2-ാമത്തെനില (ഉത്താനാസനം) ശ്വാസംവിട്ടുകൊണ്ടു കുനിഞ്ഞു ഉള്ളംകൈകരം പാദങ്ങളുടെ ഇരുവ ശത്തുമായി അമർത്തുക.കാൽമുട്ടു കരം വളയാതെ നെററി കാൽമുട്ടുക ളിൽ ചേർത്തുസ്ഥിതിചെയ്യണം.

3-ാമത്തെനില (ഏകപാദപ്രസാ രിതാസനം) ഒരുകാൽ പിന്നോട്ടു നീട്ടണം. അതിൻെറമുട്ടും പാദ ങ്ങളും തറയിൽ ചേർത്തും നടുവു നിവർത്തണം. മുന്നോട്ടുനോക്കി ശാസം വലിക്കണം.

4-ാമത്തെനില മടങ്ങിയകാലു്

പിന്നോട്ടുനീട്ടണം,

5—ാമത്തെനില (സാഷ്ടാംഗനമ സ്കാരം) നെഞ്ചും നെററിയും ത റയിൽ ചേർത്തും വയറിൻഭാഗം ഉ യർത്തിയും ശ്വാസംവിട്ടുകൊണ്ടു കിടക്കണം.

6-ാമത്തെനില (ഒരുതരം ഭുജം ഗാസനം) ഉടൽ ഉയർത്തുക. ശാാ സം വലിക്കണം. തലമുതൽ പാദ ങ്ങാവരെ ഉയർന്നു° ഒരേചൊവ്വി നു സ°ഥിതിചെയ്യും.

7—ാമത്തെനില (ഭൂധരാസനം) പൃഷ<sup>ം</sup>ാഭാഗം മടക്കി ഉയർത്തി ഉ പ്പൂററിക**ം** തറയിൽ തൊടുക. നി ശ്വസിക്കണം

8—ാമത്തെനില ഒരുകാൽമടക്കി കൈകളുടെ ഇടയ്ക്കായി ഉള്ള ങ്കാൽ തറയിൽ അമർത്തുക. ശ്വാ സം വലിക്കണം.

9--ാമത്തെനില (ഉത്താനാസനം) ഉള്ളംകൈകളും ഉള്ളങ്കാലുകളും ഉറപ്പിച്ചുള്ള രണ്ടാമത്തെനിലയാ ണിതു<sup>ം</sup>. ശ്വാസംവിടണം.

10—ാമത്തെനില ശ്വാസം വലി ച്ചുകൊണ്ടു നിവർന്നു ഉള്ളം കൈ കരം പരസ്പരം ചേർത്തു് നെ ഞ്ചിൽ വച്ചു കൊണ്ടു് നിൽക്കു ക. ഇത്തരം 21 സൂര്യനമസ്ക്കാര ത്തിനു് 15 മിനിട്ടേ വേണ്ടിവരു

# സൂര്യപ്രകാശം

പകൽ 11 മണിമുതൽ 3 മണി വരെയുള്ള ഉഷ<sup>ം</sup>ണസൂര്യ(പകാശം ഏഠംകുന്നതു<sup>ം</sup> ആരോഗ്യ പ്രദമാ കുന്നു. ആയുസ<sup>ം</sup>സ്യും വർദ്ധി പ്രിക്കും.

# സൂര്യരൂപാഗ്നി പഞ്ചാഗ്നികളിലൊന്നും. താ

ലു മൂലത്തിൽ നിന്നു ഒഴുകുന്ന അ മൃതത്തെ നാഭിമണ°ഡലത്തിൽവ ച്ചു° നശിപ്പിക്കുന്നു.

### സൂര്യഭേദനം

സുഖാസനസ്ഥനായി ഇടത്തേ മൂക്കിൻ ദ്വാരം അടച്ചിട്ടു് വലത്തേ മൂക്കിൻദ്വാരത്തിൽക്കൂടി പൂരകം. തൂടർന്നു് ശ്വാസംമുട്ടു തോന്നു ന്നതുവരെ സഹിതകുംഭകം. നഖ ശിഖപര്യന്തം ഈ കുംഭക ശക്തി വ്യാപിച്ചിരിക്കും. ഇഡയിൽ കൂടി പിന്നീടു രേചകം. ഇങ്ങനെ ഒ ററ ഇരിപ്പിൽ 80 എണ്ണം വരെയാകാം. മാത്രാക്രമം 5: 20: 10ൽ തുടങ്ങി 16: 64: 32 വരെ എത്തിക്കാം. കൃമിദോഷ വാതരോഗങ്ങടം ശമിക്കും. ആരോഗ്യ ശക്തിക്കാം വർ ദ്ധിപ്പിക്കും

## സൂര്യസംയമം

ചിദാകാശത്തിലെസൂര്യനെ സം യമം ചെയ്യൽ. ചതുർദശലോക ജ്ഞാനം ലഭിക്കും.

# സൂര്യാകാശം

താരകയോഗത്തിലെ മദ്ധ്യല ക്ഷൃത്തിനു അഞ്ചു രൂപങ്ങളു ണടും. അവയിൽ ഒന്നാണിതും. ല ക്ഷം സൂമൃൻമാരുടെ പ്രകാശം ഇ തിനുണ്ടും എന്നാണും സങ്കർപം.

# ംനസ്വരുംഗംവൃത

വലതുമൂക്കിൻ ദ്വാരത്തിൽക്കൂ ടിയുള്ള ശ്വസനം. മഹാമുദ്രാഭ്യ സനത്തിലെ അനുഷ്ഠാനമാണി തു്.

# സൂക്ഷ്മം

വളരെ മെലിഞ്ഞതു്. ഇത്തരം

ഒരു നൂൽ ആണു് സൂത്രനേതി ക്രിയയ്ക്കു ഉപയോഗിക്കുന്ന തു്. ത്രാടകമുദ്രാഭ്യസനത്തിനു സൂക്ഷ്മമായ ഒരു പൊട്ടു് ഉപ യോഗിക്കാറുണ്ടു്. ഇമവെട്ടാതെ അതിനെ നോക്കിയാണു് യോഗാ ഭ്യാസികയ ഏകാഗ്രത പരിശീലി ക്കുന്നതു്.

2) ദൃശ്യമാകാത്ത ശരീരം.

3) സ്ഥൂലദ്ധ്യാനം, സൂക്ഷ്മ ദ്ധ്യാനം, തേജോദ്ധ്യാനം എന്നീ മൂന്നുതരം ധ്യാനങ്ങളിലൊന്നു്. കുണ്ഡലിനീദ്ധ്യാനത്തിൽ തുടങ്ങി (ഭൂമദ്ധ്യദ്ധ്യാനത്തിൽ എത്തിച്ചേരുന്നതാണു് ഈ ധ്യാനം. ഓം ലെ മകാരോച്ചാരണം അസ്ഥര മായി അവസാനിക്കുമ്പോരം നടത്തുന്ന ധ്യാനം.

# സൂക്ഷ<sup>്</sup>മ(പാണായാമം

മൂക്കിൻെറ അററത്തുവിരൽവ ച്ചു നോക്കിയാൽ അശേഷം അറി യാൻ പാടില്ല. ആ വിധം പൂരക രേചകങ്ങഠം മന്ദവും ദീർഘവും ആയിനടക്കുന്നുണ്ടാകും.

# സൂക്ഷ<sup>്</sup>മദേഹം

ജ°ഞാനേദ്രിയങ്ങരം 5, വാക്കു, പാണി, പാദം, പായു, ഉപസ്ഥം എന്നീ കർമ്മേദ്രിയങ്ങരം 5, ശബ് ഒസ്പർശരൂപരസഗന്ധങ്ങരം എ ന്നീ തൻമാത്രകരം 5, ബുദ്ധി 1, അഹംകാരം 1 മനസ്സ് 1 ഇങ്ങ നെ 18 തത്വങ്ങളുടെ സംബന്ധം കൊണ്ടുണ്ടാകുന്ന ദേഹത്തി നു സൂക്ഷ്മ ദേഹമെന്നും ലിംഗദേഹ

# സൂക്ഷ്മവിഷയം

സമാപത്തി, തൻമാത്രകരം, ലിം ഗമാത്ര. സൃഷ<sup>്</sup>ടിസ്ഥിതിസംഹാരം

സകലജീവജാലങ്ങളു ടേയും സൃഷ്ടി സ്ഥിതി സംഹാരകർമ്മ ങ്ങരം (പപഞ്ചം മുഴുവനുമായി എന്നെനും നടന്നുകൊണ്ടിരിക്കു ന്നു. സർവവ്യാപിയും, സർവ ശക്തനും സർവജ്ഞനുമായ സർ വേശ്വരൻറ പ്രവർത്തനമാണിവ. സ്ഥാഭാവികമായി ഇവ സംഭവിക്കു ന്നു എന്നു പറഞ്ഞാലും അതുതെ ററാകുന്നതല്ല. അതുതന്നെ പ്രകൃ തിനിയമം. പ്രകൃതി ഈശ്വരനുമാ

## സേതു<mark>ബന്ധസർവാംഗാ</mark> സനം

സർവാംഗാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം, കാലുകഠം മടക്കി ഉള്ളം കാലുകഠം തറയിൽ പതിക്കുക.
2) കാലുകഠം മുന്നോട്ടുനീട്ടി തറ യിൽ പതിച്ചും സ്ഥിതി ചെയും.

#### പ്രയോജനങ്ങരം

നടെല്ലും' ലഘുവായും സുഗമമാ യും വളച്ചു സ്ഥിതിചെയ്യാൻ ക ഴിയുന്നു. ഇതു വാർദ്ധകൃത്തി ലും ആരോഗ്യാനന്ദം നൽകുന്നതാ യിരിക്കും.

### സോപക്രമം

ഓരോവിചാരത്തിനും പ്രവൃത്തിക്കും പിമ്പെ സംസ്കാരം അ വശേഷിക്കുന്നുണ്ടു്. ചില സം സ്കാരത്തിനു ദീർഘകാല സ്ഥി തിയുമുണ്ടു്. മററു ചില സം സംകാരത്തിനുള്ള ഫലങ്ങരം തൽ ക്ഷണം ഉത്പാദിതമാകും. ഇതാണു സോപക്രമം.

#### സോമൻ

ഇഡാനാഡി. മഹാബന<sup>്</sup>ധത്തി

ൻെ അഭ്യസനത്തോടെ,ഇഡാപിം ഗലാ സുഷുമ്നാ നാഡികളുടെ സംയോഗം സംഭവിക്കുന്നു. ഇഡാ നാഡിയാണു<sup>°</sup> ചന്ദ്രൻ–സോമൻ

#### സോമകലാജലം

വിശുദ്ധി ചക്രത്തിൽ നിന്നു നാഭിയിലേക്കു ഒഴുകുന്ന ദ്രവത്തെ തടയാൻ കഴിഞ്ഞാൽ യോഗിമരണ ത്തെ ജയിക്കും. ഈ സോമകലാജ ലം നാഭിയിലെ അഗ്നിയെ ശമി പ്പിക്കുന്നതാണു്. എന്നാൽ സാധാ രണർക്കു ആ സോമജലം ചൂടിൽ അപ്രത്യക്ഷമായിപ്പോകുന്നു. അതി നാൽ അവർ മരിച്ചുപോകുന്നു.

# സോമകലാപൂർണ്ണദേഹം

നാക്കിനെ കപാല കുഹരത്തിൽ അടയ്ക്കുമ്പോരം ശിരസ്സിൽ നിന്നു താഴോട്ടു ഊറി വരുന്ന അ മൃതമാണും സോമകല. ആ അമൃതം ശരീരം മുഴുവനും വ്യാപിക്കുന്നതോടെ ശരീരം സുഗന്ധമയ വും ബലവത്തും ആയിത്തീരും. അയാരം അമരൻതന്നെയായിത്തീ രും.

## സോമഗ്രഹണം

ഇഡയിൽകൂടി സഞ്ചരിക്കുന്ന പ്രാണനെ സുഷുമ°നാനാഡി യിൽ പ്രവേശിപ്പിക്കൽ. മൃത്യുവി നെ ജയിക്കുന്ന വിദ്യയാണിതു°.

സോമമണ<sup>ം</sup>ഡലം വിശുദ<sup>ം</sup>ധിചക്രം.

സോമസൂര്യാഗ്നി ബന്ധനം ഇഡാപിംഗലാ സുഷുമ്നകളുടെ ഏകീകരണാവസ്ഥ

#### സോഹം

സ: +അഹം അവൻ ഞാനാകു ന്നു എന്ന ബോധം. അവൻ എന്ന തു ദൈവത്തെ കുറിക്കുന്നു. ഞാൻ ദൈവമാകുന്നു എന്ന പരമോന്നത ഭാവന.ഇതിനെക്കാഠം മഹത്തരമായ ഒരു ആശയം (ഭൂലോകത്തില്ല. ഭാ രതത്തിലല്ലാതെ മറെറാരു രാജ്യ ത്തും ഈ ആശയം കാണുന്നുമി ല്ല. സോഹം തന്നെയാണു് ''അഹം ബ്രഹ്മാസ്മി''

# സോഹംബുദ്ധിരഹിതൻ

ദൈവം ഞാൻ ആകുന്നു എന്നു ബോദ്ധ്യമില്ലാത്തവൻ— ആ ത° മ ജ°ഞാനരഹിതൻ.

## സോഹംഭാവമാത്രാപരൻ

ബ്രഹ്മം ഞാനാകുന്നു എന്ന ചിന്ത മാത്രം ഉള്ളവൻ.

## സൗമനസ്യം

കായമാനസ സംശുദ്ധീകരണ ത്തിൻെറ പരകോടിയിലെ മനസ് സ്മാധാനം.

# സൗക്ഷ്മ്യം

ഭൂതക്കണ്ണാടികൊണ്ടുപോ ലും കാൺമാൻ സാധിക്കാത്തതും പര മാണുവിനെക്കാഠം പരമാണുവും ആയ വസ്തുക്കളുടെ സ്ഥിതി.

#### സ്വ

ആത്മാവും. ബ്രഹ്മം, ശാംഭ വീമുദ്രാഭ്യാസത്തിൽ ദൃഷ്ടമാകു ന്ന പ്രകാശത്തിൽ ധ്യാനനിഷ്ഠ നായാൽ ബ്രഹ്മാനന്ദാനുഭൂതി സിദ്ധിക്കും.

സ്വച<sup>്</sup>ഛന്ദമൃത്യു തോന്നുന്ന അവസരത്തിൽ സു ഖമായുള്ള മരണം. രാജയോഗി കരംക്കു മാത്രമേ ഇതു സാദ്ധ്യമാ കയുള്ളൂ.

### സ്വസ°തികാസനം

കാൽമുട്ടുകഠം മടക്കി നിവർന്നി രിക്കുക. ഒരു കാൽപടം മറേറ തു ടമേൽ വച്ചിരിക്കും.

## ഡ സംസം

് ഒന്നിനോടും പ്രത്യേക ബന്ധ മില്ലാത്ത സുഖമനോഭാവം. സു സ്ഥനും സാച്ശനും ആയുള്ള അവസ്ഥയാണിതു്. ഉദാസീന മനോഭാവം. കണ്ണുതുറന്നിരുന്നാ ലും യാതൊന്നും അയാരം കാണു ന്നതല്ല. സഷുപ്തിയിലെ ഈ മ നോഭാവം ഉണർന്നിരിക്കുമ്പോരം ഉണ്ടായിരുന്നാൽ അയാരം കൈവ ലൃത്തിലേക്കു് നയിക്കപ്പെടും.

# സ്വദേഹഗന്ധവൈരാഗ്യം

സ്വദേഹഗന്ധത്തിൽ വിരാഗ തതോന്നുക. മുമുക്ഷു ഇത്തരം വിരാഗി ആയിരിക്കും. വേദാന്ത യോഗിയുടേയും രാജയോഗിയു ടെയും ശരീരത്തിനു മാത്രമേ ഈ വിധം സുഗന്ധം ഉണ്ടായിരിക്കു കയുള്ളൂ. ബ്രഹ്മചര്യമാണി

## സചപ്നം

തെജസർ അനുഭവിച്ചറിയുന്ന അവസ്ഥ. പ്രപഞ്ചം ഉണ്ടെന്നു തോന്നുന്നതേയുള്ളൂ. സാപ്നസ മാനമാണു് ഇക്കാണുന്നതെല്ലാം. വേദാന്തികഠം ഇതു മനസ്സിലാ ക്കി, സർവത്ര വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്ന അദൃശ്യശക്തിയിൽ ലീനരായിഭ വിക്കുന്നു. പിന്നോട്ടുസ്വജീവിത ത്തെ നോക്കിയാൽ സകല സംഭവ ങ്ങളും സാപ്നമായിതോന്നുന്ന താണും

#### ംഥാവം

തനൊ വ്യക്തിത്വം. ചിത്തം ത നെ തറിയുന്നതല്ലാത്തതിനാൽ ആത<sup>്</sup>മജ്ഞാനി,തന്നെകാണുന്നി ല്ല. തന്നെ അറിയുന്നുമില്ല.

## സ്വയം (ഭൂലിംഗദ്ധ്യാനം

സ്വയം (ഭൂലിംഗദ്ധ്യാനം (സ്വാത്മദ്ധ്യാനം) ആറുമാസം നിരന്ത രമായിനടത്തിയാൽ മതി പ്രാണൻ സുഷുമ്നാനാഡിയിൽ പ്രവേ ശിക്കാൻ. ഇങ്ങനെ പ്രാണജയം, ശുക്കജയം, മനോജയം എന്നിവ സ മ്പാദിച്ചയോഗി അജയുനായി ത്രി ലോകസഞ്ചാരിയായി വിളങ്ങിവി ജയിക്കും.

### ംവെ

ബ്രഹ്മപ്രതീകമായ ഓംകാര ശബ്ദം. ''ഓം'' അനവരതമായി ഉച്ചരിച്ചു് ബ്രഹ്മദ്ധ്യാനത്തിൽ എത്തുന്നവരുണ്ടു്.

# സ്വരൂപം

മററു ചിത്തവൃത്തികളൊന്നുമി ല്ലാതായാൽ ഒരു രൂപത്തിൽ മന സ്സു നിലനില്ക്കും. ഓർമ്മയു ള്ളപ്പോഴെല്ലാം മനസ്സു് ഓരോ രൂപങ്ങളിൽകൂടി സഞ്ചരിച്ചുകൊ ണ്ടേയിരിക്കുകയുള്ളൂ. അതിനാൽ ഏകാഗ്രതാ വർദ്ധനയ്ക്കുവേ ങ്ങി ഒറെ രൂപത്തെ പലരും ധ്യാനി കുന്നു. അതിൽ ഏതാനും നിമി ഷം സ്ഥിതിചെയ്യാൻ മാത്രമേ സാധാരണർക്കു കഴിയുകയുള്ളു.

# സ്വരൂപശൂന്യം

സമാധി

# സ്വസ്വരൂപജ്യതാനം

പരമാത്മ സാക്ഷാൽക്കാരസി ദ്ധി. സ്വസ്വരൂപമെന്നതു് ത ഒൻറ ആത്മാവും ശരീരവും ചേർ ന്നതാകുന്നു.

# സ്വരൂപേഅവസ്ഥാനം

ചിത്തസാരൂപത്തിൽ പുരുഷ ൻെറ സംയോഗം. ചിത്തവൃത്തിര ഹിതാവസ്ഥയിൽ ചിത്തസാരൂ പേ അവസ്ഥാനം സംഭവിക്കു ന്നു. ഇതു കൈവല്യത്തിലേക്കു മാർഗ്ഗദർശനം നൽകുന്നതാ

### സ്വാർത്യഥം

തനിക്കുവേണ്ടി മാത്രമായ ചി അാ പ്രവർത്തനങ്ങഠം. സകലതും തന്നെ മാത്രം കേന്ദ്രീകരിച്ചുള്ളതാ യികരുതൽ. ഇതു അയാളുടെ അ പവർഗ്ഗമാകുന്നു.

#### സ്വാധിഷ്ഠാനം

ജനനേദ്രിയസ്ഥാനം ഷഡാധാ രങ്ങളിൽ രണ്ടാമത്തേതു്. വിലയേ റിയ സുന്ദരരത്നമായും ദൈവമാ യും ഇതിനെ ചില യോഗികരം ധ്യാനിക്കാറുണ്ടു്.

# സ്വാധിഷ്ഠാനചക്രപ്രാണാ യാമം

സ്വാധിഷ്ഠാനചക്രത്തിൽ പ്രാ ണായാമം ചെയ്താൽ രോഗരഹി തനായി, അഷ്ടൈശ്വര്യസമ്പന്ന നായിഭവിക്കും.

# ംയഗ്യേക്കാരാ

ക്രിയായോഗം. വേദോപനിഷ ഭാദിവിശുദ<sup>്</sup>ധഗ്രന<sup>്</sup>ഥങ്ങളുടെപാ രായണവും മന്ത്രജപവും. രണ്ടും സചരൂപദ്ധ്യാനത്തിലേക്കാണു സാധകനെ നയിക്കുന്നതും. സച രൂപദ്ധ്യാനം ക്രമേണ അരൂപ ദ്ധ്യാനത്തിലേക്കു സാധകനെ ന യിക്കുന്നതാണും.

### സ്വാത്യമദർശനം

തൻെ ആത് മാവുതന്നെ സർവ ത്ര വ്യാപിച്ചിരിക്കുന്നു. സർവ വും താൻ തന്നെയാണെന്നുള്ള ഭാ വന. അങ്ങനെ കാണുന്ന രൂപങ്ങ ളും അരൂപങ്ങളും തൻെ ആത് മാ വാകുന്നു താൻ തന്നെയാകുന്നു എന്ന സാർവ്യതികാഭംഗുരചിത്ര.

### സ്വാത്മബോധം

സ്വാത്മാവിനെക്കുറി ച്ചുള്ള ബോധം. ഇതുണ്ടായാൽ നിത്യാന നദം അനുഭവിക്കാം. അത്യധികം പേർക്കുമില്ലാത്തതു സ്വാത്മ ബോധമാകുന്നും

### സ്വാത്യമാനന്ദം

തൻെ സ്വന്തം ആത്മാവിൽ മാ ത്രമായി ആനന്ദം അനുഭവിക്കുന്ന അവസ്ഥ. സ്വാത്മാനന്ദനു സു ഖദുഃഖങ്ങളോ ആശാനൈരാശ്യങ്ങളോ ഒന്നും തന്നെ ഉണ്ടായിരിക്കു ന്നതല്ലം.

#### സ്വാത'മാവബോധം

സ്വാത്മാവിനെക്കുറി ച്ചു <u>ഒള</u> സുദൃഢമായ ബോധം *പ* 

### സൗകന്ദാസനം

ഒരുകാൽനീട്ടി അതിൻെറ ഉള്ളം കാലി<mark>നെ കൈകാ</mark>ംകൊണ്ടു ചുററി പ്പിടി**ക്കുക**. മറെറകാൽ കഴുത്തി നുമുകളിത് നീട്ടിവയ′ക്കുക നീ ട്ടിയ കാൽ മുട്ടിൻമേലായിരിക്കും നെററി സ′ഥിതിചെയ്യുക.

### (പയോജനം

നടെല്ലും ഉദരവും സുശക്തമായി അീരും.ക്ഷയരോഗം ശമിപ്പിക്കും. സ്കന്ധാസനം എന്നും ഇതിനെ പറയാറുണ്ടു്.

## സ്തംഭകരി

ഭുവോധാരണം ആണിതു്. സ് തംഭവൃത്തി എന്നും പറയും. ബാ ഹൃപ്രാണായാമത്തിനുശേഷം ചല നം അശേഷമില്ലാതെയുള്ള ദേഹമ ന:സ്ഥിതികയം.

# സ്ത്യാനം

യോഗാഭ്യാസത്തിലേക്കു പ്രവേ ശിക്കാൻ കഴിയാത്ത താത്ക്കാലി കമായ അശക്തി. യോഗാഭ്യാസ ത്തിലെ ഒൻപതു് പ്രതിബന്ധ ങ്ങളിൽ ഒന്നാണിതു്.

### സ°ഥലവസ°തി

പശ്ചിമോത്താനാസനസ്ഥനാ യിട്ടു് കുടലുകളെ മുന്നോട്ടും പി നോട്ടും നീട്ടുക. മലദ്വാരം സ കോചിപ്പിക്കുകയും വികസിപ്പി കുകയും ചെയ്യുന്നഅശ്വിനീമുദ്ര അഭ്യസിക്കയും വേണം. മലബന്ധ ശല്യമേ ഉണ്ടാകില്ല. കുടവയർ നശി പ്പിക്കും. ജാരാഗ്നിവർദ്ധിക്കും.

# സ്ഥാണു

പ്രാണായാമാഭ്യാസത്തിന്റെ പ രകോടിയിൽ യോഗിദേഹം അശേ ഷം ചലനമില്ലാതെ തൂണുപോലെ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന അവസ്ഥ.സി ദ്ധാസനസ്ഥനായി സ്ഥാണു ത്വത്തിൽ സ്ഥിചെയ്യുന്ന രാജ യോഗിക്കാ ധാരാളമുണ്ടു്. ശിവൻ സ്ഥാണു ആണു്.

## സംഥാനത്രയം

ജാഗ്രത്, സാപ്നം, സുഷു പ്തി എന്നീ മൂന്നു അവസ്ഥകരം സ്ഥാനത്രയാതീതമാണു് സമാ ധി. ഈ സ്ഥിതിയിൽ ദേഹം വെ ടിയുന്ന ആളിനു പുനർജൻമമി ല്ല. ജീവൻമുക്താവസ്ഥയാണു് ഇതു്.

# സ്ഥിതധീ

സ്ഥിതപ്രേജ്ഞൻ

ന്ന്ഥിത പ്രജ്ണൻ സ്ഥിര ബുദ്ധിയുള്ളവൻ. പര മാത്മാവിൽ ഉറച്ച പ്രജ്ഞയുള്ള വൻ. ഭഗവദ്ഗീത രണ്ടാമദ്ധ്യായ ത്തിൽ ഒടുവിലത്തെ 23 ശ്ളോക ങ്ങളിലായി സ്ഥിതപ്രജ്ഞൻറ ലക്ഷണങ്ങളെല്ലാം ഭഗവാൻ ശ്രീകൃഷ്ണൻ അർജ്ജുനനോടായി പറ യുന്നുണ്ടും. സുഖ ദുഃഖരാഹിത്യം, വിതരാഗഭയക്രോധം, അനാ സക്തി, ഇന്ദ്രിയനിഗ്രഹം, സാഗ രാക്ഷോഭ്യത് തുടങ്ങിയ ബ്രഹ്മ നിഷ്ഠാ ലക്ഷണങ്ങളെല്ലാം സ്ഥിതപ്രജ്ഞനും ഉണ്ടായിരിക്കും.

## സ്ഥിതി

നിലനില്ക്കൽ. ഏതൊരു വ സ്തുവിനും ഉത്പത്തി സ്ഥി തി വിനാശങ്ങളുണ്ടു്. രാജയോ ഗിക്കു് ആദ്യത്തേതും അവസാ നത്തേതും കൂടാതെ ഏറെക്കാലം നിലനിൽക്കാൻ സാധിക്കും (2) സഹജാവസ്ഥ. ഇതു രാജയോഗി ക്കു മാത്രം സിദ്ധമാകുന്നു.

സ°ഥിരം സുഷുമ°ന

## സ്ഥിരത

ഘടസ്ഥയോഗത്തിലെ ഏഴുസി ദ്ധികളിലൊന്നായ സ്ഥൈര്യം. പലതരം മുദ്രകളുടെ അഭ്യാസം കൊണ്ടു കായമാനസങ്ങാംക്കു ലഭി കുന്ന ഗുണവിശേഷമാണിതു്.

സ°ഥിരപാദം സ°ഥിതി.

# സ്ഥൂലം

മൂന്നു ധ്യാനങ്ങളിലൊന്നു്, ജ്യോതിർ ദ<sup>ം</sup>ധ്യാ നം, സൂകഷ്മ ദ്ന്യാനം എന്നിവയാണു മററുര ണ്ടെണ്ണം. സചഗുരുവിൻേറയോ ഇ് ഷ<sup>ം</sup>ടദേവൻേറയോ മൂർത്തിദ<sup>ം</sup>ധ്യാ നമാണു സ°ഥൂലദ°ധ്യാനം . ഇതു പോരംഭ പരിശീലകർകുള്ളതാകു ന്നു. സ്ഥൂലദ്ന്യാനത്തിന്റെ നൂ റു മടങ്ങു ജ്യോതിർദ്ധ്യാനത്തി നും, ഇതിൻെറ ലക്ഷം മടങ്ങു സൂ <sub>ക്ഷ</sub>്മദ്ധ്യാനത്തിനും മഹിമയു ണ്ടു്.(2) സ്ഥൂലദേഹം,സൂക്ഷ്മ ദേഹം, കാരണദേഹം ഏന്നിങ്ങനെ ശരീരത്തിനു മൂന്നുഭാവങ്ങളു ണ്ടു°. സ°ഥൂലദേഹം പഞ്ചഭൂതാ ത<sup>ം</sup>മകമായുള്ളതാകുന്നു.

# സ്ഥൂലദേഹം

കണ്ണുകൊണ്ടു കാണാവുന്ന ശരീ രം. സൂക്ഷ് മശരീരവും കാരണശ രീരവും കണ്ണുകൊണ്ടു കാണാവു ന്നതല്ല.

# സ്ഥുലദേഹശൂന്യൻ

സ<sup>്</sup>ഥുലദേഹം കൂടാതെ പ്രാണ മാത്രശരീരനായി ആകാശസഞ്ചാ രം നടത്തുന്ന മഹായോഗി.

# സ്ഥൂലദ്ധ്യാനം കണ്ണുകൊണ്ടു കാണാവുന്നരൂപ

ങ്ങളേയോ വസ്തുക്കളേയോ ധ്യാനിക്കൽ. ഗുരുവിനെയോ 'ഓം' നേയോ ഇങ്ങനെ ധ്യാനിക്കാം. ദൈ വരൂപദ്ധ്യാനവും നടത്താം.

# സ്ഫൈര്യം

സ്ഥിരത, മനോരാജ്യം, ആശം, ആഗ്രഹം, എന്നിവ കടന്നു ഉദ്ദേ ശ്യത്തിൽ എത്തി സ്ഥൈര്യം സ മ്പാദിച്ചാൽ മാത്രമേ ഒരു കാര്യം സാധിച്ചെന്നു വരുകയുള്ളൂ. അധി കം പേരിലും കാൺമാനില്ലാത്ത ഗുണവിശേഷമാണിതു്

## സ്നാനമദ്ധ്യേ

കുളിക്കുമ്പോരം പച്ചവെള്ളം ക വിരംകൊള്ളുക. കുറച്ചു സമയം ക ഴിഞ്ഞ് തുപ്പിക്കളയുക ആ ജല ത്തിൽ ചൂടും കഫവും ഉണ്ടായിരി കും. ഇങ്ങനെ കുളി തീരുന്നതിന കം 4–5 തവണയാകട്ടെ. കഫശല്യം കുറയാനുള്ള ഒരു നിസ്സാരക്രി യആണിതു്.

# സ്നായു

ഞരമ്പു്. സ്നായുക്കളിൽക്കൂ ടി ആഹാരസത്തു കലർന്ന രക്തം പ്രാണൻ എന്നിവ സർവദാ സഞ്ച രിച്ചുകൊ ണ്ടി രിക്കുന്ന തി നാൽ നാം ജീവിച്ചിരിക്കുന്നു.

## സ്പർശം

പഞ്ചതൻമാത്രകളിലൊന്നു°. ജീവജാലങ്ങളുടെ തൊലിപ്പുറത്തി ൻറ ഗുണവിശേഷമാണിതു°.

# സ്പർശം

 ലൗകികവിഷയ പ്രവേശനം. അസക്താത്മകനായി ലൗകിക വൃത്തികളിൽ ഏർപ്പെട്ടിരുന്നാലും അവയുടെ ഗുണദോഷങ്ങ**ം** യോ ഗികളെ ബാധിക്കുന്നതല്ല.

# സ്മയം

അഭിമാനം. സർവവ്യാപിയും സർവശക്തനും ആയ ബ്രഹ്മ അതിൻറ അംശമാണു താൻ എന്ന മനോഭാവം. ദുരഹം കാരലേശം കു ടാതുള്ള ഈ അവസ്ഥ രാജയോഗാ ഭ്യാസിയെ പരിപൂർണ്ണാവസ്ഥ യിലേകു നയികുന്നു. സ്മൃതി

1) ഓർമ്മിക്കൽ. 2) ധ്യാനം 3) വാസന. സംസ്കാരരൂപത്തിൽ സ്ഥിതിചെയ്യുന്ന വാസനാഭിവ്യ ക്തി സമാധ്യവസ്ഥയിൽ മാത്ര മേ സ്മൃതിധ്യാന വാസനകളെ ല്ലാം അസ്തമിച്ചു് ആനന്ദവാനാ യിത്തീരുന്നുള്ളൂ.

#### ഹ

#### പ്പാരം

സദാശിവപരമായമന്ത്രം⊸''ഹം∙'. സപ്തബീജങ്ങളിൽ ഒന്നായ വ്യോ മബീജമന്ത്രമാകുന്നു.

#### 0000

ഹകാരത്തെ സൂര്യനെന്നും റ കാരത്തെ ചന്ദ്രനെന്നും യോഗികരം പരിഗണിച്ചിരിക്കുന്നു. ഇഡ ച ന്ദ്ര നാഡിയും പിംഗല സൂര്യനാ ഡിയും ആകുന്നു. ഇഡയിൽക്കു ടി ദീർഘമായി ശ്വാസം വലിച്ചി ട്യൂ് പിംഗലയിൽക്കൂടി ദീർഘതര മായി വിട്ടും, അതു പോലെ പിംഗലയിക്കൂടി ദീർഘമായി ശ്വാ

സം വലിച്ചു ഇഡയിൽക്കൂടി ദീർ ഘതരമായിവിട്ടുമുള്ള അനുലോമ വിലോമ(ക്മത്തിലെ ശ്വസനക്രി യകഠം കൊണ്ടും ശരീരത്തിലെ ചൂ ടിനു ഏററക്കുറച്ചിൽ ഉണ്ടാക്കാതെ പോണായാമത്തിന്റെ പ്രാരംഭാ ഭുാസം നടത്തേണ്ടതു ആവശ്യമാ കുന്നു.

#### ഹായോഗം

മന്ത്രയോഗം, ലയയോഗം, ഹാ യോഗം, രാജയോഗം എന്നീയോ ഗങ്ങളിൽ മൂന്നാമത്തേതും. രാജ യോഗത്തിലേക്കുള്ള ഒരു ഏണിയാ ണു<sup>ം</sup> ഹായോഗം. യമനിയമാസന (പാണായാമഞ്ജരം ഹായോഗത്തി ലും പ്രത്യാഹാര, ധാരണാ, ധ്യാ ന, സമാധികരം രാജയോഗത്തിലും ആദ്യത്തേതു നാ ഉ∞പ്പെടുന്നു. ലും (പധാനമായി കായികമാകു നോ**ം, ഒടുവിലത്തേ**തു നാലും പോധാന്യേന മാനസികമായി ഭ വിക്കുന്നു.

## ഹായോഗ[പഥമാംഗം

യോഗാസനം ഇരുന്നിട്ടാണല്ലൊ കാ ലു നീട്ടേണ്ടതു". സ്ഥിരവും സു ഖവും ആയി ഒരു ആസനത്തിൽ മൂന്നു മണിക്കൂർ ഇരിക്കാൻ അഭ്യ സിച്ചാൽ മാത്രമേ രാജയോഗി ആ കാൻ സാദ്ധ്യമാകയുള്ളൂ. ജപ ത്തിലും ധ്യാനത്തിലുമായി ഇങ്ങ നെ 3 മണിക്കൂർ ഇരിക്കാൻതന്നെ രണ്ടു വർഷത്തെ പരിശ്രമം വേണ്ട

## ഹായോഗപ്രദീപിക

ഹായോഗത്തെ പ്രദീപിപ്പിച്ചു<sup>©</sup> കാണിച്ചുകൊണ്ടു് രാജയോഗ വി വരണം മുഴുവൻ പ്രതിപാദിച്ചി ട്ടുള്ള യോഗശാസ്ത്രഗ്രസ്ഥം. സ്വാത്മാരാമ യോഗിയാൽ വിര ചിതമായ ഈ ഗ്രന്ഥത്തിൽ–398 സംസ്കൃത പദ്യങ്ങളുണ്ടു്. ഹാ യോഗ പ്രദീപിക പഠിച്ചു അഭ്യ സിച്ചിട്ടില്ലാത്ത യാതൊരു രാജ യോഗിയും ഇൻഡ്യയിൽ ഇല്ല.

## ഹായോഗാന്ത്യം

സകലതരം ഹായോഗാനുഷ്ഠാ നങ്ങളുടേയും അന്ത്യം രാജയോഗ പ്രവേശനമായി പരിണമിക്കു ന്നു. സർവവൃത്തി നിരോധനാവ സ്ഥയായ രാജയോഗത്തിലെ പര മോന്നതഭാവം അസംപ്രജ്ഞാത സമാധിയിലെ നിത്യാനന്ദാനുഭൂ തിയാണു്.

# ഹാവിദ്യാസാധനത്രയം

മൂലബന°ധം, ഉഡ°ഡീയാനബ ന°ധം, ജാല ന°ധരബന°ധം ഇവ മൂന്നുമാണു സകലഹായോഗ സിദ°ധാന്ഞ്ജാംക്കും മൂലകാര ണമായി വിലസുന്നതു°.

# ഹനുമന്താസനം

കാലുകരം മുന്നോട്ടും പിന്നോ ട്ടുമായി നീട്ടി, പൃഷ്ഠഭാഗം തറ യിൽ കൊള്ളിച്ചു ഇരിക്കുക. കൈ കരം അഞ്ജലി ബന്ധത്തിലോ, തലയ്ക്കുമേൽ ഉയർത്തിയോ വ യ്ക്കാം.

#### പ്രയാജനം

ജനനേദ്രിയോ ദര രോ ഗങ്ങളോ ന്നും ബാധിക്കാതെ ഇടുപ്പുവാതം സാപ്നസ്ഖലനം എന്നിവ നശി പ്പിച്ചു് ശരീരസൗഖ്യം വരുത്തും. പരശുരാമാസനം ഇതുതന്നെ.

#### ഹരിഃ

വിഷ്ണു. സഗർഭ പ്രോണായാ

മത്തിലെ സഹിത കുംഭകത്തിൽ യോഗി ഓംകാരമന്ത്ര ജപത്തോടെ പ്രാണായാമം ചെയ്യുന്നു. പൂരക ത്തിൽ രജോവിധിദ്ധ്യാനവും രേ ചകത്തിൽ തമോഗുണമയമായ ശിവദ്ധ്യാനവും നടത്തുന്നു.

#### ഹംസഃ

അഹം +സ:==ഞാൻ അവനാകു ന്നു. ഞാൻ ബ്രഹ്മമാകുന്നു. ഇതുതന്നെ സോഹവും. ശ്വാസം വലികുമ്പോരം ''സ'' കാരവും ശ്വാസം വിടുമ്പോരം ''ഹ'' കാര വും അവൃക്തമായി ഉച്ചരിച്ചു കൊണ്ടിരിക്കും. ആ ശബ്ദങ്ങളു ടെ നാദവിശേഷം ഈ നാമധേയ അിനു കാരണമായിത്തീർന്നിരി കുന്നു.

## ഹംസൻ

ഏകദണ്ഡിയാണു്. ജ്ഞാനം തന്നെ ഏകദണ്ഡം. മുണ്ഡിത ശിരസ്കൻ.കാഷായവസ്ത്രോപ വീതാദികളും പാനപാത്രവും ധരിച്ചു ഒരു ഗ്രാമത്തിൽ ഒരുദിനം മാത്രം താമസിച്ചിട്ടു സഞ്ചരിക്കുന്നവൻ. (2) അഹം പ്രയാകുന്നു. ഞാൻതൈവമാകുന്നു. എന്നു മനനംചെയ്യുന്നവൻ. സോഹം ചിന്താപരായണൻ.''സ'' കാര ധ്വനിയോടെ പൂരകവും ''ഹ'' കാരധനിയോടെ രേചകവും നടത്തുന്ന ഹായോഗികളുണ്ടു".

#### ഹംസയോഗം

യോഗത്തിലേക്കു നയിക്കുന്ന ''അഹംസ''ഭാവം. ഹംസോച്ചാര ണത്തോടെ യോഗിയാ മിത്തീരുന്ന അവസ<sup>്</sup>ഥ.

#### ഹംസാസനം

ഉള്ളംകൈകഠം തറയിൽ പതീ ച്ചുംകൈമുട്ടുകഠം വയറിൽ കൊ ള്ളിച്ചും കാലുകഠം പിന്നോട്ടുനീ ട്ടി സ°ഥിതിചെയ്യുക.

# ഹസ<sup>്</sup>തജാനുവൃക്ഷാസ നം

കൈമുട്ടുകയ തറയിൽ ഉറപ്പി ച്ചിട്ടു°, കാലുകയ തലയ്ക്കുമുക ളിലേക്കു° ഉയർത്തുക

# ഹസ്തവൃക്ഷാസനം

ഉള്ളംകൈകാ തറയിൽ ഉറപ്പി ച്ചിട്ടു് കാലുകാ ഉയർത്തിനീട്ടി സ്ഥിതിചെയ്യുക. ശീർഷാസനാ ദൃസനത്തിൽ സമർത്ഥരായവർ ക്കുമാ(തമേ ഇതു സാദ്ധ്യമാകയു ള്ളൂ.

#### ഹലക്ഷ

സഹസാരപത<sup>ം</sup>മത്തിലെ ഓം മ ന്ത്രജപസമന്വിതമുള്ള ധ്യാനം.

### ഹലാസനം

സർവാംഗാസനസ്ഥനായതിനു ശേഷം കാലുകയ പിന്നോട്ടു നീട്ടി കാൽപ്പെരുവിരലുകളിൽ പിടി ക്കുക. കാലുകളെ ഇടതും വലതും വശങ്ങളിലേക്കു നീട്ടുക.

#### പ്രേതാജനങ്ങാ

നടുകഴപ്പു ഉണ്ടാകാതെ നട്ടെല്ലിനു നീളവും ശക്തിയും വർദ്ധിപ്പി കും. വയർ ചുരുങ്ങി ഭഹനശ ക്തി വർദ്ധിപ്പിക്കും. ഹൃദ്രോഗ വിനാശം വരുത്തും. രക്തസമ്മർ ഭത്തിൽ നിന്നു രക്ഷകിട്ടും. ഹൃ ദ്രോഗമോ രക്ത സമ്മർദമോ ഉള്ള വർ ശ്വാസോച്ശ്വാസ വ്യായാമം ആടങ്ങി പലതും അഭ്യസിച്ചു ശ രീരസൗഖ്യം ഒട്ടൊകെ വരുരതിയ തിനു ശേഷംമാത്രമേ ഹലാസനം അഭ്യസിക്കാവു എന്നുണ്ടു്. ആ സ്ത്മാ രോഗ ശമനവും കൈയ് വരുത്തുന്ന ഒരു്വിശിഷ്ടയോഗ ചികിൽസാസനമാണിതു്.

## ഹസ്തിജിഹച

സുഷുമ്നാനാഡിയുടെ പിൻഭാ ഗത്തു ഇഡാവിശോദരാനാഡി കഠംകു മദ്ധ്യേകൂടി വലതു ക ണ്ണിലേക്കു പോകുന്ന ഒരു പ്രധാ ന നാഡി.

### ഹിക്കാ

ഇക്കിയ. കഫശലും കൊണ്ടു ഈ രോഗം വരാം. (പാണായാമം പതിവായി 3 മാസം നടത്തിയാൽ തീരാത്ത ഹിക്കാരോഗം ഇല്ലതന്നെ. കപാലഭാതികൊണ്ടു, രോഗം അ തിവേഗം ശമിക്കും.

## ഹിതകാമം

നൻമയിലുള്ള ആഗ്രഹം. ഉമോ ക്ഷ സമ്പാദനേച°ഛ.

# ഹിരണ്യഗർഭൻ

ആകാശം, ആത്രാ, മനസ്സു് തുടങ്ങിയ സൂക്ഷ്മഭാവങ്ങളുടെ സമഷ്ടിഭാവം.

#### ഹിംസ

ദുഃഖംവരുത്തുന്ന ക്രിയ. ഇതു മനസ്സുകൊണ്ടും വാക്കുകൊ ണടും പ്രവൃത്തികൊണ്ടും ആകാം. ഇതിനു വിപരീതമായ അഹിംസ യുടെ അനുഷ്ഠാനമാണു് മനു ഷ്യവർഗ്ഗക്ഷേമത്തിനു നിദാനം.

# ഹൃത്യ

നെഞ്ചിൻഭാഗം: താരകയോഗ

ദ്ധ്യാനം ഇവിടെ നടത്തുന്നതു ഉ ത്തമം. ഈ അനാഹത ചക്രത്തിലാ ണും പ്രാണൻെറ പ്രധാന സ്ഥാ നം സ്ഥിതിചെയ്യുന്നതും. ഹൃദ് ധൗതി ഒരു വിശിഷ്ട പ്രക്രിയ ആണും ഈ ഭാഗം ശുദ്ധീകരി ക്കാൻ.

# ഹൃത്പത്മം

നെഞ്ചിലെ അനാഹതചക്രം. ദ്വാദശദലത്തോടുകൂടിയ ചക്രമാ ണിതു്. ഇതിൽ ''അം'' ബീജമ ന്ത്രത്തോടെ ധ്യാനം നടത്തിയാൽ സിദ്ധി എളുപ്പം ഉണ്ടാകും.

# ഹൃതജ്ഞാനി

അപഹരിക്കപ്പെട്ട ജ്ഞാനത്തോ ടുകൂടിയവൻ. അറിവുകെട്ടുപോ യവൻ.

# ഹൃദ്ധൗതി

ദണ്ഡംഉപയോഗിച്ചും, വമനം നടത്തിയും, വസ്ത്രം ഉപയോഗി ച്ചും ധൗതിക്രിയ നടത്താം. കഹ ബഹിഷ്കരണം ഏവർക്കും അത്യ താപേക്ഷിതമായ കാര്യമാകുന്നു.

# ഹൃദയാകാശം

ഹൃദയം ശൂന്യമായിത്തോന്നുന്ന അവസ<sup>ം</sup>ഥ

### ഹേമന്താം

തുലാമാസത്തിലെ വെളുത്തപ ഷംമുതൽ ധനുവിലെ കറുത്തവാ വുവരെയുള്ള കാലം. കാിനപ്രാ ണായാമം ഈ കാലത്തു° പാടില്ല.

#### ഹം

യോനിമുദ്രാഭ്യാസത്തിൽ മാന സികമായി ജപിക്കേണ്ട മന്ത്രം.

#### പേസവം

ങാം ഉച്ചരിക്കുന്നതിലേക്കു് മന്ത്ര യോഗത്തിലെ ഒരു ഉച്ചാരണരീതി. ദീർഘം, പ്ളുതം എന്നിങ്ങനെ ര ണടു ഉച്ചാരണരീതികഠംകൂടി ഇതി ന്നുണ്ടു്. സർവ പാപവിനാശി യും, ഐശാര്യദായകവും ആയ 'ഓം' ഒർറ അനവരതോച്ചാരണം ന ടത്തുന്ന യോഗികഠം ഇൻഡ്യയിൽ ലക്ഷോപലക്ഷങ്ങളുണ്ടു്.

## (ഹീ

പത്തു നിയമങ്ങളിലൊന്നു°. വേ ദശാസനങ്ങളോ നാട്ടുനടപ്പിലുള്ള ക്രിയകളോ നടത്താതിരിക്കുന്ന തിൽ തോന്നുന്ന ലജ°ജ.

### Lando

ഒരു ഏകാക്ഷരമന്ത്രം

# ഹ<sup>ഠ</sup>ളാദം

സനോഷം. സകല പുണ്യകർമ്മ ഞടഠംകും ലഭികുന്ന ഫലാനുഭവ ത്തിലെ സംതൃപ<sup>്</sup>തി(പകടനം.

# 2

## ളത്വം

ദിവൃത്വം---ജ്യോതിസാറൂപം.

#### **60-21**

#### ക്ഷണം

പരമനിസ്സാരമായ സമയം;

കണ്ണടച്ചു തുറക്കുന്നതിനുവേണ്ട സമയം.

#### ക്ഷണികവാദം

ക്ഷണംതോറും പരിണാമം പ്രാ പിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതാണു്പ്ര പഞ്ചത്തിലെ സകലതും. അതി നാൽ യാതൊന്നിനും നിലനിൽ പ്പു് ഇല്ല എന്നുള്ള വാദമാണിതു്.

#### ക്ഷപയം

ഉപേക്ഷിക്കൽ. ക്ഷുതു°കരണത്തി ഒൻറ പ്രവർത്തനമാണിതു°. ക്ഷപിതകൻമഷൻ പാപംനശിച്ചവൻ

#### ക്ഷമ

ദശനിയമങ്ങളിൽ ഒന്നു്. ശത്രു ക്കളോടും മിത്രങ്ങളോടും സ്നേ ഹപുരസ്സരം വർത്തിക്കുന്ന മ നോഭാവത്തിൻെറ ഉന്നതാവസ്ഥ.

### ക്ഷിപ്തം

അഞ്ചു ചിത്തഭൂമികകളിൽ ഒന്നു°. ദീർഘസമയം ഒരു വിഷയത്തിലും സ°ഥിതിചെയ്യാത്തമനോഭാവം.

## ക്ഷീരപാനം

പാലു്കുടി. ദിനംപ്രതി നാഴി പശുവിൻ പാൽ കുടിക്കുന്ന തു ആരോഗ്യത്തിനു നല്ലതാകു ന്നു; എന്നാൽ കഫാംശം കലർന്നി ടുള്ള പാൽ കുടിക്കുന്നവർ അരമ ണിക്കൂർ വ്യായാമം ചെയ്യേണ്ടതു അത്യാവശ്യമാകുന്നു. 15 മിനിട്ടു സമയത്തെ കപാലഭാതി മതിയാ കും. ഈ വ്യായാമമെങ്കിലും നട ത്താത്തപക്ഷം, കുടവയർ, ജലദോ ഷം ആദിയായ അസുഖങ്ങരം വരു

# ക്ഷുത്തു

വിശപ്പു്. കണ്ഠകൂപത്തിലെ സംയമം യോഗിയെ ക്ഷുതു്പിപാ സാവിമുക്തനാക്കിത്തീർക്കുന്നു്. കൃകരവായുവിൻെ പ്രവർത്തന ഫലമാണു് വിശുപ്പു്.

## ക്ഷുൽപിപാസാജയം

വിശപ്പിനേയും ദാഹത്തേയും ജ യിക്കൽ. (പാണായാമികഠം ക്ഷുത് പിപാസങ്ങളെ ജയിക്കുന്നതു ഖേ ചരിമുദ്രാഭ്യാസം കൊണ്ടാകുന്നു.

## ക്ഷേ (തജ്ന്നെൻ

ഒററ വ്യക<sup>ം</sup>തി—പുരുഷൻ.

## ക്ഷേത്രവികാരങ്ങ**ം**

ഇച്ശാ, ദേഷം, സുഖം, ദു: ഖം, സംഘാതം, ജീവൻ, ഓജ സ്സു് എന്നിങ്ങനെ ഏഴു വി കാരത്തോടുകൂടിയതാണു് മന സ്സു്.

## ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ്ഞവിഭാഗ യോഗം

ഭഗവദ്ഗീതയിലെ 13-ാം .അ ദ്ധ്യായം. ക്ഷേത്രം, ഭൂമി, ശരീരം. ക്ഷേത്രജ്ഞൻ എന്നാൽ കർമ്മഹല മറിയുന്നവൻ എന്നു അർത്ഥം. ശ രീരം, ആത്മാവു് എന്നിവയുടെ വിഭാഗത്തെക്കുറിച്ചു പ്രതിപാദി ക്കുന്ന യോഗശാസ്ത്രം. ഇതാണു് യഥാർത്ഥജ്ഞാനം.

## ക്ഷേത്രക്ഷേത്രജ<sup>്</sup>ഞ സംയോഗം

പ്രകൃതി പുരുഷ സംയോഗം. ഇതുകൊണ്ടു മാത്രമാണും സഫോ വരജംഗമ വസ്തുക്കാം സകലതും ഉണ്ടാകുന്നതും. യോഗ നിഘണ്ടു സമാപ്തം

# പനി എങ്ങനെയിരിക്കം?

ഇന്നേവരെ എന്നെ പനിപിടിച്ചിട്ടില്ല. അങ്ങനെ ഒരാളിനെ വായനക്കാരിൽ ആരെങ്കിലും കണ്ടിട്ടുണ്ടോ? എൻറ 10-ാം വയ സ്സു മുതൽ രാവിലേയും വൈകുന്നോത്തും പച്ചവെള്ളത്തിൽ കുളിനടത്തിവരുന്നു. 20-ാം വയസ്സു മുതൽ രാവിലേയുള്ള സ്നാനം സൂര്യോദയത്തിനുമുമ്പായി. ഇന്നും രാവിലേ നാലുമണിക്കു് പച്ചവെള്ളത്തിൽകുളിച്ചു പോരുന്നുണ്ടു്. ഇങ്ങനെ ജലസ്നാ നം രണ്ടുതവണ നടത്തിക്കൊണ്ടിരുന്നാൽ നിങ്ങരംക്കും പനിപിടി പെടുന്നതല്ല.75 വയസ്സുവരെയായി ഞാൻ നാലുലക്ഷം സൂര്യനമ സ്കാരം ശാസ്ത്രീയമായ പത്തുനിലയിൽ എടുത്തുകൊണ്ടിരുന്നു. ഇതൊക്കെക്കാണ്ടായിരിക്കാം ഒട്ടേറെ ആരോഗ്യവും ദീർഘായുസ്സും എന്നെ പരിലാളിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നതു എന്നു ഞാൻ വിശ്വസിക്കുന്നു.

# അനഭവങ്ങളുടെ വെളിച്ചത്തിൽ

ഇൻഡ്യയിലെ അനേകായിരം യോഗാഭ്യാസി കളോടു സംസർഗ്ഗംചെയ്തും, ന്യൂഡൽ ഹി, ഗാളിയർ, ബാംബെ, ബീഹാർ, പാണ്ടി ച്ചേരി എന്നിവിടങ്ങളിലെ യോഗസെമിനാർ കളിൽ പങ്കെടുത്തും, ദക്ഷിണകേരളത്തിലെ 1050 യോഗസമ്മേളനങ്ങളിലായി 84 ഓളം യോഗാസനങ്ങാം പ്രദർശിപ്പിച്ചും പ്രസംഗി ച്ചും അനേകശതം രോഗികാംക്കു യോഗചികി ത്സ നടത്തിയും ഉള്ള അനുഭവങ്ങളുടെ വെളി ച്ചത്തിലാണു് ഈ യോഗനിഘണ്ടു വിരചിത

ഇന്നും പലേ രോഗങ്ങാംകും വിശേഷിച്ചു് ആസ്ത്മാരോഗത്തിനു യോഗചികിത്സ നടത്തിക്കൊണ്ടിരിക്കുന്നുണ്ടു്. പ്രാണായാ മത്തിൻെറ പരമോന്നതനിലയായ അസംപ്ര ജ്ഞാതസമാധിവരെ എത്തുന്നതിനു സാദ്ധ്യ മായിട്ടില്ലെങ്കിലും, ശ്വസനക്രിയകളും ഏതാ നും യോഗാസനങ്ങളും മററും ദിനംപ്രതി അ ഭ്യസിച്ചു് ഈ എൺപതാം വയസ്സിലും ഒ ട്ടൊക്കെ അരോഗനായി കഴിഞ്ഞുകൂടുകയാണു്.